
 

 

 

التسامح في الخطاب القرآني وفي الفلسفة الحديثة  

 والمعاصرة: دراسة مقارنة 

 د. نادر بابكر الصديق علي 

 الأستاذ المشارك بكلية الآداب والعلوم الإنسانية 

 المملكة العربية السعودية  -بجامعة طيبة المدينة المنورة 

 

 المستخلص 

الخطاب   في  معاٍن  التسامح عدة  والفكري  اكتسب مفهوم  الديني  التسامح  أبهى صور  التي جسدت  الأخلاقية  القرآني، وضمن منظومته 

والاجتماعي، وتجسد بصور متنوعة عبر اختلاف أشكال الوعي الإنساني في التاريخ، وامتد ليشمل الجانب السياس ي والاجتماعي والديني، 

في العقل البشري بأبعاده النظرية والتطبيقية. تناولت الدراسة قضية  فكانت الفلسفة من أكثر الميادين المعرفية التي عملت على ترسيخه 

التسامح بين الخطاب القرآني والفلسفة الحديثة والمعاصرة، وأهمية هذا المفهوم في التعايش السلمي بين الشعوب. تتمثل مشكلة الدراسة  

نة بالرؤى الفلسفية الغربية.  إن أهداف الدراسة تشمل التعرف  في الحاجة إلى دراسة مقارنة شاملة لمفهوم التسامح من منظور إسلامي مقار 

على الجذور الفلسفية والقرآنية للتسامح، وإجراء مقارنة بين المفهومين، وبيان أوجه الاتفاق والاختلاف. وقد استخدمت الدراسة المنهج  

رؤيتين حول احترام حرية الآخر، لكنهما اختلفتا في طريقة  الوصفي التحليلي والمنهج المقارن. توصلت الدراسة إلى وجود أوجه اتفاق بين ال

التوصيات ومن   الدراسة بعدد من  في تأصيل مفهوم التسامح. وخرجت  الدراسة تفوق المنظور الإسلامي  بينت  التعامل مع المفهوم. كما 

 .ية للشباب تعزز هذه الثقافةأهمها: وضع خطط لنشر ثقافة التسامح، وتصحيح المفاهيم المغلوطة حوله، وإعداد برامج تعليم

 التسامح؛ الفلسفة؛ الخطاب القرآني؛ المقارنة؛ الثقافة : الكلمات المفتاحية 

Abstract 

The concept of tolerance acquired several meanings in the Qur'anic discourse and within its ethical system that 

embodied the sublimest forms of religious, intellectual and social tolerance. It was embodied in varied forms 

through the diversity of human consciousness forms in history. It also extended to include the political, social 

and religious aspects. Philosophy was one of the most important intellectual fields that worked on entrenching 

it in the human mind with its theoretical and applied dimensions. The study addressed the issue of tolerance 

between the Qur'anic discourse and modern and contemporary philosophy, and the importance of this concept 

in peaceful coexistence between peoples. The problem of the study stems from the need for a comprehensive 

comparative study of the concept of tolerance from an Islamic perspective compared to Western philosophical 

views. The objectives of the study include identifying the philosophical and Qur'anic roots of tolerance, 

comparing the two concepts, and clarifying the points of agreement and disagreement. The study used the 

descriptive analytical method and the comparative method. The study concluded that there are points of 

agreement between the two visions regarding respect for the freedom of others, but they differed in the way of 

dealing with the concept. The study also demonstrated the superiority of the Islamic perspective in establishing 

the concept of tolerance. The study came out with a number of recommendations, the most important of which 

are: developing plans to spread a culture of tolerance, correcting misconceptions about it, and preparing 

educational programs for young people to promote this culture. 

 Keywords: tolerance; philosophy; Qur'anic discourse; comparison; culture 

  



 2024 يوليو 51آداب العدد                                                                     التسامح في الخطاب القرآني وفي الفلسفة الحديثة والمعاصرة  .نادر بابكر الصديق علي

 

132 
 

 مقدمة  

حدة  تصاعدت  كما  والاجتماعي،  الثقافي  والتعدد  التنوع  ظاهرة  في   
ً
تزايدا اليوم  العالم  يشهد 

وقبول   التسامح  مثل  قضايا  في  للبحث  ماسة  حاجة  أثار  ما  الشعوب،  بين  الصراعات  وانتشار  التعصب 

؛ إلا أن فهمه  الاختلاف. وعلى الرغم من اعتبار التسامح قيمة أساسية في معظم الأديان والتيارات الفكرية

 وتطبيقاته تختلف باختلاف الأطر الثقافية والفكرية.  

الحديثة   الغربية  بالفلسفة  مقارنة  إسلامي  منظور  من  التسامح  عند قضية  الدراسة  هذه  تقف 

والمعاصرة. لمعالجة مشكلة الدراسة المتمثلة في الحاجة إلى دراسة شاملة لمفهوم التسامح بهذا المقابل. وصولا  

بينهما، وبيان أوجه الالتقاء  إلى التعرف على جذور ومعاني مفهوم التسامح في كلا الإطارين، وإجراء مقارنة  

والاختلاف. وذلك بالاعتماد على المنهجين الوصفي التحليلي والمقارن في تحليل ومقارنة المفهومين. للوصول إلى 

 آخر البحث. والتوصيات فيالنتائج 

   : للتسامحالمعنى الاصطلاحي 

أصل كلمة تسامح يعود إلى جذر أو مادة "سمح" وتعني السهولة واللين والتساهل، كما ذكره ابن  

م،  1998  ،مادة سمح( وفي القاموس المحيط ا)لفيروز بادي، م1988منظور في )لسان العرب( )ابن منظور،  

مادة سمح( بنفس هذا المعنى بأن المسامحة تعني المساهلة. جاء في المعجم الفلسفي المذكور أن التسامح هو  

"سعة صدر، تفتح للآخرين أن يعبروا عن آرائهم و لو لم تكون موضوع تسليم أو قبول، ولا يحاول صاحبها  

.  (44م،   1973احترام عقائد الآخر)مدكور،   فرض آرائه الخاصة على الآخرين، أما على التسامح الديني فهو

"و و  يلي  ما  لالاند  لأندريه  الفلسفي  المعجم  في  الحروب  جاء  من  عشر  السادس  القرن  في  تسامح  كلمة  لدت 

فكل   الديانات  جميع  اتجاه  يرتجي  التسامح  صار  ثم  وبالعكس،  البروتستانت  و  الكاثوليك  بين  الدينية 

  .(146  ،م2001خر المطاف في القرن التاسع عشر شمل التسامح الفكري الحر )لالاند،  آالمعتقدات، وفي  

، وهو التساهل في معاملة الغير، وتقرير  
ً
 واحدا

ً
ويتطابق المعنى اللغوي والاصطلاحي للتسامح، ويقدمان مرادا

مبدأ الحرية لكل فرد من أفراد الجنس البشري، فيما يسلكه من منهج في حياته أو معتقد يؤمن به، وبذا صار  

 ه. ى احترام أفكار الغير وممارساتالتسامح هو أحد المبادئ الأخلاقية والإنسانية، التي تقوم عل

 المفهوم في التراث العربي الإسلامي وفي الفلسفة العربية الإسلامية المعاصرة: 

لم   التسامح  مبدأ  أن  نجد  الإسلامي،  العربي  التراث  في  المفهوم  عن  المستوى    يتجلأما  في  فقط 

عرفتها    ،الفكري  التي  التجارب  وسائر  والسياس ي  العقائدي  كالمستوى  أخرى  مستويات  ليشمل  تعداه  بل 



 2024 يوليو 51آداب العدد                                                                     التسامح في الخطاب القرآني وفي الفلسفة الحديثة والمعاصرة  .نادر بابكر الصديق علي

 

133 
 

 المجتمعات العربية والإسلامية.  

(إذ دعا إلى 35 ،م1995يعدُّ الكندي أول من أصل لهذا المفهوم في الفلسفة الإسلامية)الجابري،   

التسامح مع المخطئ. وكان يؤمن إيمانا راسخا أن ليس هناك حد للمعرفة فضمن أقواله المأثورة: » العاقل من  

 يتواضع لتلك الزيادة، والجاهل يظن أنه قد تناهى، فتمقته النفوس لذلك«  
ً
يظن أن فوق علمه علما، فهو أبدا

جهود مختلف الناس والشعوب في سعيهم لمعرفة العالم،    كما كان يفكر أن العلم بحد ذاته حصيلة لتراكم

ينبغي ألا نستحي من الحق من أين    :وهم في هذه المهمة شركاء في التراث العلمي الإنساني، وينقل عنه القول 

هذ في  وهم  العالم،  عرفه  وإن  من  يأتي،  أتى  القول  عنه  وينقل  الإنساني،  العلمي  التراث  في  شركاء  المهمة  ه 

الأجناس القاصية عنا، والأمم المباينة لنا، فإنه لا ش يء أولى بطالب الحق من الحق، وليس ينبغي بخس الحق،  

 (.13  ،م 2001ولا التصغير بقائله ولا بالآتي به" )الكندي،  

ويتعدى الأمر إلى ابن رشد الذي تمثل هذه القيمة في تسامحه مع الآخرين المخالفين، والذي عرف    

 بالدفاع عن آراء ومعتقدات الآخرين  وبضرورة الاطلاع عليها والاستفادة منها) 
ً
(،  39  م، 2001الكندي،  أيضا

ويبلغ التسامح قمته في موقف ابن رشد حيث يلوم الإمام الغزالي على كونه لا يحاول أن يتفهم موقف الخصم  

  
ً
 شنيعا

ً
بل يحكم بفساده دون اعتبار المقدمات التي أدت إليه، ويقول: ينبغي لمن أقر طلب الحق إذا وجد قولا

ن يطلبه من الطريق الذي زعم  أيعتقد أن ذلك القول باطل و   ألاولم يجد مقدمات محمودة تزيل تلك الشنعة  

ويستعمل في تعلم ذلك من طول زمن التدريب وما تقتضيه طبيعة ذلك الأمر المتعلق  المدعى له بوقف عليه  

 الإمام أبو حنيفة القائل كما أورد محمد عابد الجابري " لا    (،32  –  31  م، 2001الكندي،  )
ً
ومن هؤلاء أيضا

 نكفر أحد
ً
 من الإيمان )الجابري   ا

ً
( ويصل الجابري إلى أن الجيل الأول من  22  ، م1979  ،بذنب ولا ننفي أحدا

 .الاعتدال والتسامح على المثقفين في الحضارة العربية الإسلامية ظل يدافع عن مفهوم للإيمان قائم

والسؤال هنا هل عرفت الثقافة العربية الإسلامية المعاصرة مفهوم التسامح؟ أي هل كان مفكرا فيه 

 داخل هذه الثقافة، أم أنه يندرج ضمن اللا مفكر فيه في الفكر الإسلامي؟ 

من ضمن المثقفين المعاصرين الذين انخرطوا في هذه الإشكالية، كل من محمد أركون و محمد عابد 

إلى   لم يعرفه السياق الإسلامي تاريخيا. وهو يتناول "مسألة التسامح    أن التسامحالجابري،  فأركون يذهب 

واللا تسامح في التراث الإسلامي، وقد انطلق من أن التسامح لا يمكن فهمه فهما نقديا، إلا بربطه بمفهوم  

(ليخلص إلى تأكيد أن التسامح بوصفه مفهوما لم يعرفه السياق الإسلامي  10  ،م1995  ،اللاتسامح )أركون 

تاريخيا. وأنه يعدُّ واحدا من أنواع اللا مفكر فيه في الفكر الإسلامي، ويرجع أركون ذلك إلى عائق إبستيمولوجي  

الدغمائي ومصادرات   بالسياج  )الجابري،  يسميه  الأرثوذكس ي  باعتباره  44  ، م1995العقل  التسامح  (،أما 



 2024 يوليو 51آداب العدد                                                                     التسامح في الخطاب القرآني وفي الفلسفة الحديثة والمعاصرة  .نادر بابكر الصديق علي

 

134 
 

ممارسة فعلية فإنه هو الآخر كان غائبا في المجتمعات الإسلامية لعدم وجود شروط تحقق ذلك، منها عدم  

وجود مجتمع مدني )أو بوادره على الأقل( متشبع بثقافة فلسفية ونقدية وقانونية، وعدم وجود دولة قانون  

الغياب عنده ليس خاصا    تضمن عدم التعرض للعقاب عند التعبير عن موقف فكري ومذهبي مخالف. وهذا

بالفكر الإسلامي بل يشترك فيه مع فكر العصر الوسيط، فهما عنده إبستيمولوجيا من إنتاج العقل الديني،  

أو ما يسميه أيضا )بالعقل الأرثوذكس ي(، وهذا العقل عنده لم يفكر في التسامح بمعناه الإيجابي الحديث بل  

م )بكسر الحاء(  أقص ى ما فكر فيه هو نوع من التسامح السلب
ْ
ي كما تجسد مثلا عند العرب في مفهوم الحِل

الذي هو تعبير عن الشفقة التي يكنها القوي للضعيف أو المنتصر للمنهزم، وهذا يختلف جذريا عن المعنى  

 الإيجابي والحديث للتسامح بوصفه قيمة من قيم الحداثة ونتاج العقل الحديث المؤسس على المساواة. 

في  التسامح  مفهوم  تأصيل  بضرورة  القول  إلى  ذهب  فقد  الجابري،  عابد  محمد  المغربي  المفكر  أما 

ثقافتنا في  الحديثة  المفاهيم  "بتبيئة  تقول:  التي  أطروحته  من  انطلاقا  والتراث الإسلامي  العربية  " الحضارة 

(، وعملية التبيئة للمفاهيم الحديثة المنقولة من الفكر الأوربي أصبحت من ضمن  44  ،م1995)الجابري،  

الآليات التي يشتغل بها الجابري في جل ما كتبه عن التراث. وهو يعدُّ أن اللجوء إلى تبيئة مفهوم ما من المفاهيم  

 الحقل.  في حقل معرفي أجنبي عن حقله المعرفي الأصلي إنما تمليها الحاجة إليه في ذلك

فما هي إذن الحاجة التي أملت على الجابري تبيئة مفهوم التسامح الحديث؟ والبحث له عن مرجعية 

إسلامية يستند عليها؟ يرى الجابري أن ثمة قضايا ومشاكل معاصرة تدفع إلى ذلك وجعلت من التسامح اليوم  

لديني باسم الدين أو ضد  إحدى الشعارات التي تطرح بحدة، وهذه القضايا أو المشكلات عنده هي: التطرف ا

القائلة   انتشار الإيديولوجيات  العالم،  الذي يطمح للسيطرة على  التفكير الأحادي  العرقي،  الدين، التطهير 

بصراع الحضارات، فكيف إذن سيعمل على بناء مفهوم التسامح داخل التراث العربي الإسلامي وانطلاقا من  

فه  ضرورة  على  يقوم  باعتباره  للتسامح  ما  تعريفه  بقدر  له  الحجج  والتماس  الأسبقية،  وإعطائه  الآخر  م 

 نلتمسها لأنفسنا، وتوفير الحق له.

وجد الجابري ضالته في مفهومي )الاجتهاد والعدل( خاصة هذا الأخير كما ورد استعماله عند المعتزلة  

ه الجابري صوتا متميزا في هذا المجال بما سجله من ملاحظات وانتقادات على أبي حامد   وابن رشد، الذي يعدُّ

أما عن   الأخرى.  المذاهب  في  لم يكن متسامحا مع مخالفيه  الذي  للتسامح فيجدها  الغزالي  التجليات الأولى 

الجابري لدى الجيل الأول من "المثقفين في الإسلام، والذي مثل هذا الاتجاه أبو حنيفة الذي نقل عنه قوله:  

(. ويعلق الجابري على هذا الموقف  45  ،م1995  ،)الجابري   ""لا نكفر أحدا بذنب ولا ننفي أحدا من الإيمان

ح الجيل الأول من المثقفين في الحضارة العربية الإسلامية يدافعون عن مفهوم  بقوله: "من هذا المنطلق إذن را 

الإيمان القائم على الاعتدال والتسامح، وهذا مفهوم "ليبرالي"، إذا جاز لنا استعمال هذه الكلمة في هذا المقام"  



 2024 يوليو 51آداب العدد                                                                     التسامح في الخطاب القرآني وفي الفلسفة الحديثة والمعاصرة  .نادر بابكر الصديق علي

 

135 
 

وهكذا ينتهي الجابري إلى إعادة بناء مفهوم التسامح بالصورة التي تجعله يعبر داخل الثقافة العربية الإسلامية  

 عن المعنى الذي أعطي له داخل الفكر الأوربي باعتبار أنه مفهوم ليبرالي. 

 : دلالة التسامح في الفلسفة الحديثة والمعاصرة

اللاتينية الكلمة  إلى  الغربية  والفلسفة  الثقافة  في  التسامح  "يُعاني  "Tolere" ويعود  تعني:  التي 

استعداد المرء لتحمل معتقدات وممارسات وعادات تختلف   Tolerance ويقاس ي". وفي الإنجليزية تعني كلمة

تدرج أو  إبطاء  دون  كافة،  الأطراف  بين   
ً
فورا بالمساواة  وإقراره  يعتقده،  تولدت   .عما  الكلمتين  هاتين  ومن 

( وهي كانت تعني في بدايتها السماح بوجود كل الآراء الدينية، ومختلف أشكال العبادة،    (Tolerationكلمة)

 مع الأدنى. تبلور مفهوم  
ً
 أو تعليميا

ً
 تساهل الأسمى طبقيا

ً
 إلى جنب مع المعتقد السائد، وكانت تعني أيضا

ً
جنبا

دين، واكتسب دلالاته الأولى في قلب هذا السياق. فقد برزت ملامحه  التسامح في سياقين: تاريخي ، ونظري محدَّ

الفلسفة   في  واضحة  صورة  واتخذت  الديني،  والإصلاح  الدينية  الحروب  معارك  إطار  في  واستوت  الأولى 

 السياسية الحديثة خلال القرن السابع عشر، ثم تطور واتسعت دلالاته وتنوعت في القرن العشرين.

وقد كان )جون ستيوارت مل( أول فيلسوف ومفكر سياس ي يحلل مفهوم التسامح، حيث اعتقد أن  

واجبات   منهما  لكل  أن  أساس  على  للسلطة  الأقلية  ولا  الأكثرية  اختيار  عد  يتطلب  للجميع  الحرية  وجود 

ومن هنا  محددة، وذلك من خلال التسامح والقبول العقلاني لوجهات النظر المختلفة دون ضغط أو قهر.  

يقترن مفهوم التسامح بالحرية. ولذلك يطلق ويليامز على مفهوم التسامح )الفضيلة الصعبة(.)مراد وهبه،  

وأيضا نجد )فدريكو مايور( يذهب إلى أن التسامح هو شرط ضروري للسلم بين الأفراد كما  .  (155  ،م1987

وحسب قاموس    (.49،  1979اب إبراهيم،  بين الشعوب، وهو بمنزلة التوابل اللازمة لكل ثقافة السلام )إعر 

وطرائق   الآخر،  احترام حرية  يعني  الفرنس ي  وحسب    ،وسلوكه  ،تفكيره)لاروس(  والدينية.  السياسية  وآرائه 

)لاروس الآخرين.  على  الحكم  أو  العقل  بحرية  السماح  هو  التسامح  فإن  البريطانية    ، م1985  ، الموسوعة 

ويرتبط مفهوم التسامح بمفهوم حقوق الإنسان، وهو تجلي حقيقي لها. وليس التسامح هو التخلي    (.178

عن المعتقدات الخاصة، أو الامتناع إظهارها والدفاع عنها أو نشرها؛ بل هو الامتناع عن كل الوسائل العنيفة  

    .(155  ،م1985  ،أو المهينة أو المؤلمة تجاه الآخر )مراد وهبه

 في 
ً
 ملحوظا

ً
وبالرجوع إلى أدبيات الفكر الفلسفي نجد أن هنالك ثلاثة مجادلات أخلاقية أثرت تأثيرا

دعم مفهوم التسامح والأخذ به، وهي مجادلات تتعلق بمقولات فلسفية مثل المنفعة والحياد واحترام الأفراد  

( فأصحاب مذهب المنفعة يدافعون عن التسامح على أساس أنه يحقق أكبر قدر  23  ، م2017  ، )الشيخلي

ممكن من السعادة والمنفعة للجميع. وأقل عدد ممكن من عدم السعادة والألم، وهو المبدأ الذي يقوم عليه  



 2024 يوليو 51آداب العدد                                                                     التسامح في الخطاب القرآني وفي الفلسفة الحديثة والمعاصرة  .نادر بابكر الصديق علي

 

136 
 

مذهب المنفعة بمعيار قياس خيرية الأفعال وشريتها. ولكن الملاحظة أن المنفعيين يعجزون عن الدفاع عن  

 التسامح في الظروف التي تزداد فيها الحاجة إليه. 

الفكر  الفرد. والحياد في إطار  والمقصود بالتحرريين هم الذين يقفون على التمسك بمبدأ احترام 

أما المقصود بمفهوم احترام    التحرري حياد الدولة تجاه سلوك المواطنين، ووجهات نظرهم الدينية والأخلاقية.

الفرد فإنه يشير إلى خطأ تدخل الدولة في البدائل التي يختارها الأفراد بمحض إرادتهم، بالنظر إلى ما يتسم  

( والذي  24  ، م2017  ، به الأفراد من عقلانية في اتخاذ قراراتهم، واستقلالية في تحديد مصيرهم )الشيخلي

 والمعتقد.   ، وحرية الفكر ، والعدالة ، الحياةيترتب عليه أن لكل فرد الحق في  

باريس  في  المتحدة  الأمم  منظمة  من  التسامح  لمبادئ  العالمي  الإعلان  الموضوع صدر  هذا  ولأهمية 

نحن شعوب الأمم المتحدة، وقد آلينا على أنفسنا أن ننقذ الأجيال القادمة من ويلات   فيه “م وجاء  1995

وفي سبيل هذه   الفرد وقدره،  بكرامة  و  للإنسان،  الأساسية  بالحقوق  إيماننا  نؤكد من جديد  وأن  الحرب، 

 في سلام وحسن جوار ".
ً
ويذكر إعلان المبادئ بأن   الغايات اعتزمنا أن نأخذ أنفسنا بالتسامح، وأن نعيش معا

م ينص على أن " من المحتم أن يقوم السلم على  1945/  11/  16الميثاق التأسيس ي لليونسكو المعتمد في  

". كما أن الإعلان العالمي لحقوق الإنسان الصادر في   أساس من التضامن الفكري والمعنوي بين بني البشر 

وحرية الرأي    ،(18م يؤكد أن لكل شخص الحق في حرية التفكير والمعتقد والدين )المادة  1948/ 10/12

وهذا الميثاق هو دعوة على المستوى الدولي لتحقيق هذا التضامن في المجتمع العالمي    (.19والتعبير )المادة  

إلى بروز   الإنساني للعيش بسلام وأمن، وقد يتجسد غياب هذه القيمة )التسامح( في المجتمعات الإنسانية 

ب عن ذلك أنّ منظومات حقوق الإنسان نقلت مفهوم التسامح من حدوده    العنف والصراعات والحروب. يترتَّ

د والاختلاف، وك هوتية إلى فضاءات أرحب، فأصبح يعني اليوم الاحترام وقبول التعدُّ
َّ
ذلك تنوع الثقافات  اللا

ز هذا بالمعرفة والانفتاح والاتصال وحرية الفكر، ولم يعد مجرد واجب أخلاقي، بل  دها في عالمنا. وقد تعزَّ وتعدُّ

، لقد تحول إلى قضية تساهم في إحلال ثقافة السلام محل  
ً
 أيضا

ً
 وقانونيا

ً
 سياسيا

ً
ى ذلك ليصبح واجبا تعدَّ

مَّ 
َ
ي يوم  ثقافة الحرب، وضمن هذا السياق، ت  نوفمبر من كل سنة يوما عالميا للتسامح.  16 تبنِّ

 وللتسامح أنواع منها:  

 الديني: ويتعلق بالإقرار بحق أتباع كل الأديان في ممارسة شعائرهم.  /1

 .الفكري: وهو احترام مختلف الآراء، والتحاور بأدب، وعدم التعصب لفكرة على ما عداها /2

الوضع الحالي الذي تشهده الكثير من المجتمعات من أعمال العنف واضطرابات وقتل إن    نالاجتماعي: إ  /3

السياس ي   الاستقرار   على عدم 
ً
ينعكس سلبا الذي  الش يء  التسامح،  الجوهرية هو غياب  أسبابها  أحد 



 2024 يوليو 51آداب العدد                                                                     التسامح في الخطاب القرآني وفي الفلسفة الحديثة والمعاصرة  .نادر بابكر الصديق علي

 

137 
 

دون   ولكن  مختلفة،  نظر  وجهات  لتقبل  الاستعداد  هو  الاجتماعي  بالتسامح  ومقصود  والاقتصادي، 

  عن التفاضل العنصري )ناهدة  
ً
الموافقة عليها بالضرورة، وهو اعتراف بالآخر على أساس إنساني بعيدا

(، لأن العنصرية العرقية والطائفية تتنافى مع مبدأ التسامح الاجتماعي الذي  26  ،م  2008عبدالكريم،  

يعني تفهم وقبول عادات الآخرين وتقاليدهم النابعة من ثقافتهم، وخلفياتهم الدينية والعرقية والطبقية،  

.من منطلق الاعتقاد الجازم في أن البشر بحاجة إلى التواصل، وأنه لا يوجد مجتمع متجانس تم
ً
 اما

ويقصد به قبول احترام الآخرين في الحقوق السياسية والاجتماعية. ويتم التعبير عنه في إطار  :   السياس ي /4

 لتصورات سياسية معقولة  
ً
  ،على العدالة تشمل بنطاقها حتى الحرية الدينيةالحقوق والواجبات وفقا

، حيث يتحدد  
ً
وذلك لأن التسامح بمفهومه العام لم يعد مجرد قضية أخلاقية، بل وقضية سياسية أيضا

والجماعية. ويمتد التسامح  ،والمعتقدات الفردية  ،والممارسات ، الأفعالعلى أساسها موقف السلطة من  

السياس ي ليشمل بنطاقه كل ما يحقق السلم المدني بجميع أنواعه، إذن ترتبط السياسة بالتسامح الذي  

 يجسد مبدأ التعايش والتفاعل الإيجابي مع الآخر عبر الحوار المثمر في المجال العام.

بأبعاده المختلفة قيمة ضرورية للتعايش والتفاعل بين الجماعات المختلفة    ويعد التسامح السياس ي 

 
ً
 وفكريا

ً
وهو ضروري للدولة ذات الهويات المتعددة والأعراق المختلفة كما هو الحال في )السودان(.     .سياسيا

لقيمة   إهدار  ذلك  في  عقيدة، لأن  أو  دين  أو  على جنس  هويتها  تقتصر  ألا  يجب  التي  للدولة  وهو ضروري 

الأهل والحروب  النزاعات  محصلتها  التي  والتسلط  العنف  من  حالات  إلى   
ً
ونزوعا الأمن  المواطنة،  وغياب  ية، 

 والأمان. 

فالتسامح السياس ي يقوم على مبدأ المساواة. وفيه يتمتع المواطنون بحقوق وحريات متساوية. ويعني  

 ولا إقصائه أو تهميشه؛ وذلك لأن التنوع والاختلاف من  
ً
 وفكريا

ً
 وسياسيا

ً
ذلك عدم رفض الآخر المختلف دينيا

 للوحدة والتسامح داخل المجتمع، إذا  
ً
 جوهريا

ً
ما وعى الجميع قيمة التسامح باحترام  الممكن أن يكونا عاملا

الآلة   باعتباره  السياس ي  التسامح  تبرير  من  بل  الحريات  في  بحقوقها  الإقرار  لمجرد  لا  السياسية  المعارضة 

من  بد  الدول فلا  بين جميع  أو  الواحدة،  الدولة  داخل  عليه  المتوافق  الدستور  إطار  في  ذلك  كل  لتحقيق 

الكثير من الخيرات الإنسانية القيمة، فالأمم الأخرى ليست أعداء بل هبات   التسامح العالمي؛ لأن غيابه يهدر 

        .(91   ، م 2007  ،الله فلابد من احترامها )رولز

إذن التسامح هو عملية الاستجابة للمطلوبات الاجتماعية والسياسية للسلم والتعايش في أوقات 

الاضطرابات الإيديولوجية، ويستلزم حق الاعتراف بالآخرين والاحترام المتبادل وحفظ حقوق الآخرين )علي  

(. وبذلك يكون التسامح ممارسة فعلية للاختلافات الواقعية للآراء والمعتقدات تعاقد  18  ، م2008عباس،  

 قوي يزاول فيه المختلفون اختلافهم دون عنف أو قهر، ومن هنا تأتي أهمية التسامح في أنه يفتح باب 
ً
في تداول    ا



 2024 يوليو 51آداب العدد                                                                     التسامح في الخطاب القرآني وفي الفلسفة الحديثة والمعاصرة  .نادر بابكر الصديق علي

 

138 
 

 (.102 ، م 2004السلطة أمام الجميع، ومن ثم يلغي التسلط ويزكي السلطة )داود هشام،  

والسؤال الذي يتبادر إلى الأذهان هو: هل هنالك حدود للتسامح؟ يذهب كارل بوبر إلى ضرورة وجود 

حدود للتسامح وإلا سيكون هنالك عبث التسامح. فلو مددنا تسامحنا بلا حدود حتى اللا متسامحين،  ولو  

مير المتسامحين،  لم نكن مستعدين للدفاع عن مجتمع متسامح ضد هجمات اللا متسامحين؛ فسوف يتم تد 

وبذلك فإن للتسامح    ( أي يبلغ ذروته حتى يدمر نفسه.195  ،م  2010ومعهم يتم تدمير التسامح )بوش ي،  

 تنتهي عند إقدام الطرف الآخر على استخدام العنف أو اللا تسامح.
ً
   حدودا

وأمر آخر يتعلق بالتسامح يكمن في السؤال إلى أي إطار فكري ينتمي التسامح، هل ينتمي إلى الإطار  

 الأخلاقي؟ أم السياس ي؟، أم الإطار الفكري الفلسفي؟   

ويمكن تحديد منظومات تطبيق التسامح وهي العقيدة والتدين والفكر والفلسفة والأخلاق والقيم  

، فالتسامح هو امتزاج بين الأخلاق والفكر؛ لأنه تعبير عن موقف أخلاقي من جهة، وموقف فكري 
ً
ممتزجة معا

 ضمن منظومة المقولات الفلسفية والمصطلحات المضادة
ً
؛ لأن ما يقابل نقيض  من جهة أخرى، ويندرج أيضا

ويذهب محمد عابد الجابري إلى أن المكان للتسامح    التسامح هو اللا تسامح والعنف والاستبداد والتعصب. 

بالبحث عن الحقيقة إلى استخدام منظومة الشك المنهجي في تأسيس معرفة متكاملة  ى  هو الفلسفة لأنها تعن

والدين.  ،والفكر   ،القيمفي فضاء   ت  والأخلاق  فإنه  وإذا  التسامح  دراسة موضوع  في  إلى حقيقة  الشك  حول 

عندئذ يكون أيديولوجية، لأن الأيديولوجية يقينية ومطلقة، وإذ لا يقوم التسامح على الحقيقة المطلقة، ولا  

 . (23،  1985)الجابري،  بل يتقبل الآراء المختلفة للغير فإن الفلسفة هي مكانه الحقيقي ،التاماليقين 

في    
ً
أصيلا  

ً
مفهوما ليس  التسامح  الأيديولوجي   ،الفلسفةلكن  الفكر  طريق  عن  إليها  دخل  بل 

وذهب )توماس بين( إلى نقد      (.25،  1985والسياس ي مما أبقى مفهوم التسامح موضوع تشكيك )الجابري، 

التسامح بقوله " ليس التسامح مضاد اللا تسامح هو تزييف له، فكلاهما ضرب من الاستبداد، أولهما يعطي  

   .(27،   1985)الجابري،   "نفسه حق منع حرية الضمير، والثاني يخول نفسه حق حجبها

 لا يجب التسامح فيها وهي: بأربع قضاياأما عند )جون لوك( فإن التسامح يرتبط 

الأخلاقية  /1 القواعد  مع  أو  الإنساني،  للمجتمع  المضادة  الآراء  مع  يتسامح  إلا  عليه  ينبغي  الحاكم  إن 

 ( 6  ،م1997الضرورية للمحافظة على المجتمع المدني )لوك،  

 لا يجب التسامح مع أولئك الذين لا يعلمون لزوم التسامح مع كل البشر في المجال الديني.  /2



 2024 يوليو 51آداب العدد                                                                     التسامح في الخطاب القرآني وفي الفلسفة الحديثة والمعاصرة  .نادر بابكر الصديق علي

 

139 
 

لا يجب التسامح مع الكنيسة التي يقوم دستورها على أن الذين ينتمون إليها، عليهم بالتالي وضع أنفسهم   /3

 تحت حماية أمير آخر، هذه الكنيسة ليس لها الحق في أن تطلب التسامح من الأمير. 

 وأخيرا، لا يمكن التسامح على الإطلاق مع الذين ينكرون وجوده. /4

عن حدود مفهوم التسامح وقصوره عند لوك، وما يحملنا على   الأربع تكشفالقضايا  إن هذه من  

التصريح بذلك هو أن دائرة التسامح مقصورة على الإنسان المتدين فقط، فنحن نتسامح مع المختلف عنا  

دينيا، لكننا لا نتسامح مع الإنسان غير المتدين، مما يعني أن التسامح في هذا الباب كما يعرض له لوك هو  

ن قصور كبير؛ لأنه لا يشمل إلا التعددية الدينية. وحجة لوك لعدم التسامح مع الإنسان الملحد  تسامح ينم ع

تبنى على قضية أساسية، وهي: عدم إيمانه بمفاهيم مثل )الوعد والعهد والقسم( من حيث هي روابط المجتمع  

يفك جميع الأشياء. وحجة لوك  لو كان بالفكر فقط    فإنكارها حتىالبشري، ليس لها قيمة بالنسبة إلى الملحد،  

 هنا واضحة، وهي إن سبب رفضه للملحد هو تهديده للروابط الاجتماعية القائمة. 

إن التسامح لدى لوك يحمل جملة من التناقضات، كالتناقض في عدم تعميم مبدأ الاعتقاد الديني 

الكامن في القناعة الذاتية التي تنبني على الإرادة الحرة؛ ولأنه لا يشمل الثقافة. وعنده من أنماط التسامح  

 محكوم بنظرة ضيقة في إطار المجتمع المسيحي، بمعنى أنه
ً
، بعكس ما   الأخرى وهو أيضا

ً
 كونيا

ً
لا يحمل طابعا

نجد عند )جون رولز( فالإفراد عنده سيتفقون على مبادئ التسامح؛ لأن هذه المبادئ سوف تبدو معقولة  

ى هذا الموقف بصورة واضحة في أعمال رولز على سبيل    .لكل فرد منهم على الرغم من اختلافاتهم
َّ
فقد تجل

نظريته في  ى  تبنَّ الحصر، حيث  لا  والديمقراطية    المثال  الحرية  وبين  بينه  وربط  التسامح  مفهوم  العدالة  في 

والمؤسسات. ومنطق رولز هو مقاربة الأسئلة الأخلاقية من منظور سياس ي، فهو يحاول تجاوز المنظور الأخلاقي 

 .والميتافيزيقي، ليجعل منظومة القيم مفتوحة على أسئلة المجتمع والتربية وحقوق الإنسان

ونأتي إلى )بول ريكور( الذي تحدث في أعماله الأخيرة عن )نضوب مفهوم التسامح(، نتيجة لأن هذا  

الديانات   أن   
ً
معتبِرا تحمّله،  مع  وإقصائه  الآخر،  تخطئة  في  تتمثل  سلبية  دلالة  نشأته  منذ  يحمل  المفهوم 

لمفهوم التوحيد نفسه، الذي يمنع    التوحيدية قادرة على بلورة مفهوم بديل، يستند إلى الثراء التأويلي الواسع

أي محاولة لحصر المطلق الإلهي في صور نظرية أو معيارية جزئية، ومن هنا تتعدد المسالك إلى الحق باعتبار  

. وهذا ما نجده في الخطاب القرآني للتسامح، فنجد أن القرآن أوص ى بالتسامح  
ً
 وممارسة

ً
التناهي البشري فهما

الذاتي كما جاء في قوله  إلى أقص ى حد ممكن في الأمو  يهتدوا عن طريق الاقتناع  الناس أن  الدينية، وعلى  ر 

 تعالى:  
َ

رَاهَ  لا
ْ
ينِ   فِي إِك  {. 255 :}البقرة .الدِّ

  



 2024 يوليو 51آداب العدد                                                                     التسامح في الخطاب القرآني وفي الفلسفة الحديثة والمعاصرة  .نادر بابكر الصديق علي

 

140 
 

آني:   التسامح في الخطاب القر

إن أهم ما يميز  الإسلام أنه يأخذ الكائن البشري على ما هو عليه، لا يحاول أن يقسرَه على ما ليس  

وتوجه  تقود  أن  تحاول  تجريدية  للفلسفات  وضعها  في  والفلسفية  المثالية  النظم  تصنع  كما  طبيعته؛  من 

مستطاع، دون أن يكبت شيئًا  الإنسان، وإن كان في الوقت ذاته يعمد إلى تهذيب هذه الطبيعة، إلى آخر مدى 

من النوازع الفطرية، أو يمزق الفرد بين الضغط الواقع عليه من هذه النوازع، وبين المثل العليا التي يرسمها  

ي ذلك إلى إيجاد التوازن في المجتمع، وفي  لأن الغاية العليا للإسلام، له؛ هي إيجاد التوازن في نفس الفرد، فيؤدِّ

كتَبْ علينا(  -صلى الله عليه وسلم  -لك، مثال ذلك قول  الرسول الكريم  الإنسانية كلها بعد ذ
ُ
  ، ابن حنبل) : )إن الرهبانية لم ت

وح لتكون    -في نظر أصحابِها    -فالرهبانية     (625/    36  ،م2001 ارتفاع بالحياة عن نوازع الجسد، وتطهير للرُّ

 بالدخول في ملكوت الله، ولكنها 
ً
ب  -في نظر الإسلام  -خليقة ِ

ّ
ل أهداف الحياة، ويعذ ِ

ّ
اختلال غير متوازن، يعط

لفرد والمجتمع والحياة، ومن هنا  فهو غير عادل بالنسبة ل  -مهما يكن نظيفًا في ذاته    - الفرد في سبيل هدف  

كذلك يتضح أن الإسلام يسعى إلى التوفيق الدائم بين أهداف الحياة وضرورات المجتمع ونوازع الفرد، دون 

   على مصلحة. أن يطغى هدف على هدف، ولا مصلحة 

إنَّ الباحث في القرآن لن یجد الفعل )سمح( ومشتقاته فیه، ولكن وردت عدة كلمات تفيد المعنى  

له، كالصفح والعفو، والإحسان والبر ونحوها، والتسامح يمثل الفكرة الأساسية في القرآن الكريم، وتوجد  

لتدل على معاني التسامح    فيه أربع وأربعون آية تحدثت عن التسامح. وهذه الآيات جاءت في سياقات مختلفة؛

 في القرآن الكريم، ومن تلك المعاني: 

نالمغفرة /1
َ َ
﴿وَلم تعالى:  قوله  في  كما  فَرَ  صَبَرَ  : 

َ
مُورِ  وَغ

ُ ْ
الأ عَزْمِ  نْ  ِ

َ
لم لِكَ 

ََٰ
ذ فالمثل  43  ،}الشورى﴾.  إِنَّ   }

حسن إلى من أساء إليك، وتعفو عمن ظلمك، فالإسلام يجيز المعاملة بالمثل، 
ُ
الأسمى في الإسلام أن ت

ولكنه يشجع على العفو والمغفرة عند المقدرة، وهذا هو النبل وكرم الخلق، والعظمة الإنسانية، 

 والتسامح في المعاملة الذي نجده في دين الإسلام.

وإتقانه   الإحسان:  /2 العمل  إجادة  وهو  الإساءة،  ضد  وهو  إحسانا،  يحسن  أحسن  مصدر  لغة: 

تعالى:   قوله  في  كما  واوإخلاصه 
ُ
ول

ُ
اسِ  ﴿ق تعالى:   .{83  ،}البقرة  حُسْنًا﴾ لِلنَّ قوله  وفي 

حْسِن
َ
مَا ﴿وَأ

َ
فْسِدِينَ﴾. }القصص  ك

ُ ْ
 يُحِبُّ الم

َ
َ لا

َّ
إِنَّ اللَّ رْضِ 

َ ْ
فَسَادَ فِي الأ

ْ
ال بْغِ 

َ
ت  

َ
يْكَ وَلا

َ
إِل  ُ

َّ
حْسَنَ اللَّ

َ
 ، أ

{، والإحسان أعلى مراتب الدين بعد الإسلام والإيمان، وكما ورد في الحديث القدس ي: )الإحسان  77

 (.128 ،هـ  1420تراه، فإن لم تكن تراه فإنه يراك(.)الطبري،   الله كأنكأن تعبد  

بالإيمان. والإيمان إذ ذاك هو الأركان  وإذا كان الإسلام هو الأركان الظاهرة عند التفصيل واقترانه  

كله الدين  يشمل  فإنه  الإطلاق  عند  وأما  والباطن.  الظاهر  تحسين  هو  الإحسان  فإن   .الباطنة، 



 2024 يوليو 51آداب العدد                                                                     التسامح في الخطاب القرآني وفي الفلسفة الحديثة والمعاصرة  .نادر بابكر الصديق علي

 

141 
 

 بالإيمان، 
ً
 بالإسلام، وتارة مقرونا

ً
وقد جاء الإحسان في القرآن الكريم في مواضع كثيرة، تارة مقرونا

وتارة  مطلقا،  الصالح  بالعمل  وتارة  بالجهاد،  وتارة  جميعا،  أوبهما  بالتقوى،  مقرونا  أخرى  وتارة 

 .بالإنفاق في سبيل الله وهو الجهاد

ذِ : ذكرت هذه الكلمة في القرآن الكريم خمسة وثلاثين مرة منها قوله تعالى:  العفو /3
ُ
عَفْوَ  خ

ْ
مُرْ   ال

ْ
وَأ

جَاهِلِينَ 
ْ
ال عَنِ  عْرِضْ 

َ
وَأ عُرْفِ 

ْ
عَافِينَ { وقوله تعالى:  199،  . }الأعرافبِال

ْ
يُحِبُّ   ﴿وَال  ُ

َّ
اسِ وَاللَّ النَّ عَنِ 

حْسِنِينَ﴾
ُ ْ
}آل عمرانالم الآية من  134  ،.  القرطبي، هذه  العلماءُ مراد هذه الآيات، كقول  ل  { وفصَّ

والرفق  المذنبين،  عن  العفو  وفيه  والمنهیات،  المأمورات  في  الشریعة  قواعد  نت  تضمَّ كلمات،  ثلاث 

 بالمؤمنين، وغير ذلك من أخلاق المطیعين.

العبد والله   بين  يكون  فالعفو  والمغفرة،  العفو  بين  الفرق  الآية  هذه  تفسير  في  كثير  ابن  ذكر  وقد 

سبحانه وتعالى، والمغفرة فيما بين العبد والعبد، وكلها معاني وتفسيرات تدل على عظمة دين الإسلام 

خلال قيم وأخلاق  في اهتمامه بالإنسان في علاقته التعبدية بالله، وعلاقته مع أخيه الإنسان من  

 سماوية جعل الله فيها النبراس والهدى.  

عْفُوا : كما ورد في قوله تعالى: ﴿وَإِن الصفح /4
َ
صْفَحُوا ت

َ
}التغابن  وَت حِيمٌ﴾.  رَّ فُورٌ 

َ
َ غ

َّ
إِنَّ اللَّ

َ
فِرُوا ف

ْ
غ
َ
 ،وَت

{. والصفح في لسان العربية هو الإعراض عن اللقيا بما لا يحب، يقال: صفح عنه أي: أعرض 14

من   متصاعدة  عليا  مقامات  وتلك  تذكره،  عن  بل  ذنبه،  ذكر  وعن  ملامته،  بل عن  عقوبته،  عن 

الصفح والتسامح، ففي الصفح إقبال وبشاشة وجه، ولذا جاء منه التصافح، وهو الأخذ باليد، أي  

يضع القبول    أن  من  القلب  في  قام  ما  إلى  رمز  فيه  وهذا  الآخر،  في صفح كف  كفه  الرجل صفح 

اء بعضهن بعضا، إيذانا  والإقبال، ومن هنا شرعت المصافحة بين الرجال بعضهم بعضا، وبين النس

 بالقبول والإقبال. 

والصفح أبلغ من العفو، وذلك لأن الإنسان قد يعفو ولا يصفح؛ فالصفح يعني التجاوز عن الخطأ،   /5

وإزالة أثره من النفس، وترك التأنيب أي محو الخطأ كأن لم يكن، فالعفو ترك المؤاخذة بالذنب.  

اصْفَحِ :  والصفح إزالة أثره من النفس، وقوله تعالى
َ
فْحَ  ﴿ف جَمِيلَ﴾. }  الصَّ

ْ
{ يقول    85  ،الحجراتال

رَ الله الصبر
َ
ك
َ
ذ تيمية يقول:  ابن  القيم سمعت  الجميل، والهجر الجميل، ابن  الجميل؛  والصفح 

الذي لا   والصفح الجميل الذي لا أذى معه، الجميل الذي لا شكوى معه، والهجر الجميل فالصبر

   .(329 ،م  1971  ،عتاب معه )ابن تيمية

الصالح،    :البر /6 الخير والعمل  ها تدور حول معاني  أنَّ إلا  الكريم على وجوه كثيرة،  الكتاب  في  جاءت 

والحق والعدل، والثواب الجزيل والإحسان إلى ذوي القربى واليتامَى والأرامل والمساكين والمحتاجين، 

المدنية: البقرة  سورة    ﴿ ففي 
َ
لا

َ
ف
َ
أ كِتَابَ 

ْ
ال ونَ 

ُ
تْل
َ
ت تُمْ 

ْ
ن
َ
وَأ مْ 

ُ
فُسَك

ْ
ن
َ
أ سَوْنَ 

ْ
ن
َ
وَت بِرِّ 

ْ
بِال اسَ  النَّ مُرُونَ 

ْ
أ
َ
ت
َ
أ



 2024 يوليو 51آداب العدد                                                                     التسامح في الخطاب القرآني وفي الفلسفة الحديثة والمعاصرة  .نادر بابكر الصديق علي

 

142 
 

ونَ 
ُ
عْقِل

َ
{ فالبر المراد به الإيمان والعمل الصالح، ذلك أنَّ بعض أحبار اليهود كانوا  44  ،﴾. }البقرة ت

د   محمَّ بنبينا  بالإيمان  ا  سرًّ أتباعهم  عليه    -يأمرون  ويأمرونهم    - صلوات الله وسلامه  يتبعونه،  ولا 

خهم الحق   قون، وبالعمل الصالح ولا يفعلون، فوبَّ ق ولا يتصدَّ نِسيان    على  -تبارك وتعالى    -بالتصدُّ

ن
َ
وهُمْ  أنفسهم، ومخالفة أقوالهم لأفعالهم، كذلك في قوله تعالى: ﴿أ بَرُّ

َ
َ يُحِبُّ   ت

َّ
يْهِمْ إِنَّ اللَّ

َ
وا إِل

ُ
قْسِط

ُ
وَت

}الممتحنة قْسِطِينَ﴾. 
ُ ْ
الظاهرة  8  ،الم الأعمال  من  ويرضاه  الله  يحبه  ما  لكل  جامع  اسم  والبر   ،}

واوالباطنة، ومنها ق
ُ
عَاوَن

َ
ى وله تعالى: ﴿وَت

َ
بِرِّ   عَل

ْ
قْوَىَٰ ال  وَالتَّ

َ
عُدْوَانِ  وَلا

ْ
مِ وَال

ْ
ث ِ
ْ

ى الإ
َ
وا عَل

ُ
عَاوَن

َ
  ، ﴾. }المائدة  ت

 يضن 2
َّ
يني والدنيوي، وألا {، وقد أوجبتِ الآية على المسلمين أن يتعاونوا على كلِّ ما فيه خيرُهم الدِّ

 على 
ُ
تِ الآية

َّ
الفردُ على الجماعة بما يُحسن مِن علم أو صناعة أو خِبرة، وبما يملك من مال، وقد دل

ه دعا إلى التعاون قبل أن  ل روح التعاون في الإسلام، وأنَّ رون.   تأصُّ
ُ
 العالم الغربي ذلك ببضعة ق

َ
يعرف

يمنع الإسلام معتنقيه من الإحسان إلى مَن ليس على دِينهم ما دام    ألا وهذا غاية السمو والتسامُح، 

ا و 
ً
 مِن معاملتهم بالحسنى والعدل، وقدْ كان ومازال هذا المبدأ من أهم قيم الإسلام الأخلاقية. مسالم

رُونَ﴾.  كما في قوله تعالى: ﴿وَاصْبِرْ الصبر:   /7
ُ
ا يَمْك مَّ كُ فِي ضَيْقٍ مِّ

َ
 ت

َ
يْهِمْ وَلا

َ
حْزَنْ عَل

َ
 ت

َ
ِ وَلا

َّ
 بِاللَّ

َّ
وَمَا صَبْرُكَ إِلا

 {. 127،}النحل 

ن الكـريم رسـخ مبـدأ التسـامح مـع الآخرين مـن أهل الـديانات السـماوية، فالـديانات السماوية آإن القـر 

رَعَ 
َ
معين واحد ﴿ش من  م تستقي 

ُ
ك
َ
إِبْرَاهِيمَ   ل بِهِ  يْنَا  وَصَّ وَمَا  يْكَ 

َ
إِل وْحَيْنَا 

َ
أ ذِي 

َّ
وَال وحًا 

ُ
ن بِهِ  ىَٰ  وَص َّ مَا  ينِ  الدِّ نَ  مِّ

وا فِيهِ﴾ }الشورى 
ُ
ق تَفَرَّ

َ
 ت

َ
ينَ وَلا قِيمُوا الدِّ

َ
نْ أ

َ
ىَٰ أ ىَٰ وَعِيس َ  . {13 ، وَمُوس َ

الديني   التسامح  دين  هو  الإسلام  دين  أن  تبين  والأصول  القواعد  هذه  والفكري    ،والأخلاقيكل 

دَ شعلة العلم والمعرفة،  
َ
والاجتماعي والسياس ي. وقدم الإسلام أكبر عون لحرية الإنسانية وحضارتها، وإنه أوق

الحق،   الفكرَ  للإنسان  م  وقدَّ والتسامح،  والإخاء  الحب  عظمة  الإنسان  م 
َّ
وعل للعلم،  الصدارة  أعطى  وإنه 

 والأخلاق والعدل والمساواة.   ،للحريةوالمضمون الصادق 

ابط الشرعية للتسامح:   الضو

أن   يقبل  وأن  بمعتقداته،  فيتمسك  حر  المرء  أن  تعني  والتي  التسامح  لثقافة  الإسلام  إقرار  مع 

مَّ الإقرار بأنَّ البشر المختلفين بطبعهم في مظهرهم، وأوضاعهم، ولغاتهم  
َ
يتمسك الآخرون بمعتقداتهم، ومن ث

رض على الآخر، ومن ثم نستطيع  وسلوكهم، وقيمهم، لهم الحق في العيش بسلام، وأن آراء الفرد ينبغي ألا تف

  لكل ذلك وضع الإسلام ضوابط شرعية أن نفرق بين التسامح والتساهل، الذي يعني التنازل عن الثوابت،  

 : للتسامح في الإسلام



 2024 يوليو 51آداب العدد                                                                     التسامح في الخطاب القرآني وفي الفلسفة الحديثة والمعاصرة  .نادر بابكر الصديق علي

 

143 
 

: عقيدة الولاء والبراء 
ً
 اولا

الناس ينقسمون إلى قسمين: الأول مسلمين، والآخر غير مسلمين، فأما المسلمون الذين آمنوا بالله  

على   ـ  المسلمين  غير  وأما  الصادقة.  والنوايا  والأفعال،  بالأقوال،  لهم  الود  وإظهار  موالاتهم  فتجب  ورسوله 

أ  الكافرين  اتخاذ  المولى سبحانه المؤمنين عن  نهى  ـ فقد  المؤمنين  اختلاف أصنافهم  ولياء وأصدقاء من دون 

فعل ذلك فليس من الله في ش يء، أي بريء من الله وبرئ الله منه بارتداده عن دينه، ودخوله في   وأخبر أن من

)الطبري،   اليهود 313  ،م  2000الكفر  موالاة  إلى  تفض ي  ربما  التي  الذرائع  الإسلام  سدَّ  فقد  ثمَّ  من   ،)

هريرة أبي  فعن  رسول   والنصارى،  أحَدَهُم   اللهأن  قِيْتُم 
َ
ل إذا 

َ
ف بالسّلامِ،  والنصَارىَ  اليَهُودَ  وا 

ُ
بْدَؤ

َ
ت ﴿لا  قال: 

لام  .  (1602بالرقم     ،م1988   ،/ والترمذي   2167بالرقم     ،د.ت  ، فاضطروهُم إلى أضيَقِه() مسلم إن السَّ

إعزاز وإكرام، ولا يجدر إعزازهم ولا إكرامهم، بل اللائق بهم الإعراض عنهم وترك الالتفات إليهم تصغيرًا لهم  

بعليكم فقط.)المناوي،   عليهم  الرد  وأوجبوا  الشافعية،  الأصح عند  ابتداؤهم على  لشأنهم؛ فيحرم  وتحقيرًا 

 (. 386/ 6   ،هـ1356

: العدل والمعروف
ً
 :ثانيا

العدل من الغايات الكبرى التي اتفقت عليها الشرائع السماوية، ومن أجله أرسل الله رسله، وأنزل  

ز الله سبحانه الفئة المؤمنة بالعدل، والالتزام به منهاجًا للحياة ونظر    .كتبه ليقوم الناس بالقسط، ومن ثم ميَّ

 الإسلام إلى العدل نظرة عامة شاملة، سواء أكانت بين المسلمين مع بعضهم البعض أم كانت مع غيرهم 

: الأحكام والمقاصد 
ً
 ثالثا

إنَّ من الضروري التمييز بين الثوابت والمتغيرات من الأحكام، إذ تستمد هذه الأحكام ثباتها من كونها  

صيغت في نصوص قطعيّة في ثبوتها ودلالتها، تسمو على المراجعة والتعددية، وتعد هذه الأحكام محل إجماع  

ة المسلمين من لدن المصطفى بين عامَّ القاطعة   صلى الله عليه وسلم واتفاق  الثابتة  الأحكام  القيامة، وبمقابل هذه  إلى يوم 

أحكام متغيرة بتغير الأزمنة والأمكنة والأحوال والأوضاع، وذلك لكونها أحكامًا مصوغة في نصوصٍ ظنيّة في  

الدلالة والثبوت معًا، أو في الدلالة دون الثبوت، أوفي الثبوت دون الدلالة؛ ولأنّ الظن يخالط هذه الأحكام  

لتها؛ لذلك فإنّها كانت وستظل ميدانًا فسيحًا للتعددية والاختلاف، إذ كل تغير للزمان  ا في ثبوتها أو في دلاإم

 .صيب هذه الأحكام التغيّر والتبدّل والتحوّل يوالمكان والوضع، يعني أن 

إنَّ إدراك الفروق بين هذين النوعين من الأحكام الشرعيّة في تسامحنا مع الآخر، يقتض ي ألا يخلط 

المرء بينهما، وألا يساوي بينهما، فالثوابت ينبغي أن تبقى ثوابت لا تخضع للمساومة، أو التنازل، أو التحول،  



 2024 يوليو 51آداب العدد                                                                     التسامح في الخطاب القرآني وفي الفلسفة الحديثة والمعاصرة  .نادر بابكر الصديق علي

 

144 
 

وأما المتغيرات، فإنّ للمرء أن يعيد النظر فيها في ضوء ما يستجد في واقعه، وزمانه ومكانه من أوضاع فكريّة،  

 .أو اجتماعيّة، أو سياسيّة، أو ثقافيّة، وذلك بغية ترجيح ما يتناسب مع زمانه، ومكانه، وواقعه

  :نماذج التسامح في الإسلام 

ومن نماذج التسامح في الإسلام ويمكن ذكرها باختصار دخول عمر بن الخطاب إلى القدس وعهدته  

لأهلها، ودخول المسلمين إلى الأندلس ونشرهم للعلم والحضارة في ربوع أوروبا، ثم خروجهم منه. ومن نماذج  

ي بكر الصديق لأسامة بن  التسامح في الإسلام: صحيفة المدينة، ووفد نجران، وفتح مكة، ووصية الخليفة أب

زيد، والميثاق الذي أعطاه خالد بن الوليد لأهل دمشق، والميثاق الذي أعطاه عمرو بن العاص لأقباط مصر،  

 وفتح الأندلس، وصلاح الدين ومعاملته للصليبيين، محمد الفاتح ومعاملته لأهل القسطنطينية. 

 الخاتمة 

 :توصل الباحث من خلال هذه الدراسة إلى عدة نتائج مهمة 

فضيلة    عدهتعود الجذور الفلسفية لمفهوم التسامح إلى فلاسفة أمثال جون ستيوارت ميل، الذي   -

 . صعبة، وجون رولز الذي تناوله في نظريته حول العدالة

خلال   - من  والإحسان  والعفو  المغفرة  مثل  معانٍ  في  وتجليه  التسامح  لمفهوم  الكريم  القرآن  تناول 

 .العديد من آياته الكريمة 

وجود أوجه اتفاق بين الرؤيتين الفلسفية والقرآنية حول احترام حرية الآخر وقبول وجهات نظره  -

 .المختلفة

تأصيل مفهوم التسامح في الإسلام منذ بدايته باعتباره قيمة أساسية، عكس الفلسفة التي غاب  -

 .فيها هذا المفهوم أولا ثم دخلته لاحقا

وجود نماذج تاريخية للتسامح في الإسلام مثل صحيفة المدينة وفتح مكة وتعامل صلاح الدين مع  -

 .الصليبيين

 :قترح الدراسة ما يليت

 .لنشر ثقافة التسامح وتنميتهاوضع خطط  -

  .تصحيح المفاهيم المغلوطة حول مفهوم التسامح -

 .إعداد برامج تعليمية للشباب تعزز هذه الثقافة -



 2024 يوليو 51آداب العدد                                                                     التسامح في الخطاب القرآني وفي الفلسفة الحديثة والمعاصرة  .نادر بابكر الصديق علي

 

145 
 

 المراجع لمصادر و ا

 أولا: القرآن الكريم 

 ثانيا: الكتب والمجلات 

مجلة المستقبل العربي أكتوبر    ،التسامح وإشكالية المرجعية في الخطاب العربي  ، إبراهيم إعراب •

 (.م1997)

الهيئة المصرية    ،ترجمة عبد الفتاح حسن  ،أسباب اللا تسامح ومظاهره  ،ايك أغلو ياكو بونش ي •

 . (م2010) ،العامة للكتاب

دار    ، بشار عواد معروف  :تحقيق  ،سنن الترمذي   ،أبو عيس ى محمد بن عيس ى بن سَوْرة  ،الترمذي •

 .م(1998) بيروت  – الغرب الإسلامي 

 .(م1971)  ،بيروت لبنان ،دار الكتب العلمية ،مجموع الفتاوى  ،ابن تيمية •

إلى فكرة العقد العامجون رولز،   • المجلس الأعلى   ،ترجمة محمد خليل  ،قانون الشعوب وعودة 

 .  (م2007) ،الفرع القومي للترجمة القاهرة ،للثقافة

ترجمة: منى أبو سنة، تقديم ومراجعة: مراد وهبة، المجلس الأعلى   ،رسالة في التسامح  ،جون لوك •

 .(م1997  )،1القاهرة، ط  ،للثقافة

غانم • التسامح  ، حمد  عن  لوك  جون  رسالة  في  حدود   ، قراءة  بلا  مؤمنون  مؤسسة  منشورات 

 . (م2019)  ،المملكة المغربية ،الرباط  ، للدراسات والأبحاث

 . (د.ت) ،عادل مرشد، وآخرون -شعيب الأرنؤوط  :تحقيق ،المسند  ،ابن حنبل )الإمام أحمد( •

 مجموعة ،اللا تسامح وجذور  التسامح كتاب ،التسامح إشكالية بحث ،مجتهد محمد ، شبستري  •

 .(م 2005) ،بغداد ،الدين فلسفة دراسات مركز ،مؤلفين

القرآنالطبري:   • تأويل  في  البيان  مؤسسة  جامع  شاكر،  محمد  أحمد  تحقيق:  ط    ،الرسالة، 

 (.م2000)

 (م.1996)  بيروت المؤسسة الغربية للدراسة والنشر، ،موسوعة الفلسفة ،عبد الرحمن بدوي  •

الكبرى   ،فيض القدير شرح الجامع الصغير  ، عبد الرؤوف المناوي  • ، 1مصر ط   ، المكتبة التجارية 

   (هـ.1356)

الشيخلي • القادر  التسامح  ،عبد  الوطني  ،ثقافة  للحوار  العزيز  عبد  الملك  المملكة  1ط    ،مركز   ،

 .  (م2017) ،المغربية السعودية



 2024 يوليو 51آداب العدد                                                                     التسامح في الخطاب القرآني وفي الفلسفة الحديثة والمعاصرة  .نادر بابكر الصديق علي

 

146 
 

بيت العلوم السياسية جامعة   ،التسامح في بعض الحضارات القديمة  ، على عبا وفاتن محمد رزاق •

 . www.iasj.netبحث منشور في موقع   ،بغداد

 . (م 1998) ، مؤسسة الرسالة ،بيروت ،تحقيق محمد نعيم ،القاموس المحيط ،الفيروز بادي •

 .  (م1985)مكتبة لاروس،   ،باريس ، قانون لاروس الموسوي  •

بيروت لبنان،   ،مركز دراسات الوحدة العربية  ،المثقفون في الحضارة العربية  ،محمد عابد الجابري  •

 . (م1995)

 – صراع الحضارات، العودة إلى الأخلاق    -)العولمة    ،قضايا في الفكر المعاصرمحمد عابد جابر،   •

 . (م1997) ،بيروت لبنان  ،الديمقراطية( مركز دراسات الوحدة العربية

وهبة • والدوجماطيقية  ، مراد  الاجتماعية   ،التسامح  للبحوث  الإقليمي  المؤتمر   ،القاهرة   ،أبحاث 

 . (م1987) ،القاهرة  ،مكتبة الانجلو المصرية

، دار إحياء يتحقيق: محمد فؤاد عبد الباق  ، صحيح مسلم  ، مسلم: أبو الحسين بن الحجاج القشيري  •

 .(د.ت) ، القاهرة  -الكتب العربي: فيصل عيس ى البابي الحلبي 

 . م(2001  )  الطبعة الأولى ،مؤسسة الرسالة ، لسان العرب ،ابن منظور  •

 .  (م2008) ،بغداد ، بيت الحكمة ،جدلية العنف والتسامح  ،ناهدة عبد الكريم •

وآخرون • داود  تسامح  ،هشام  اللا  ومنابع  بغداد   ، التسامح  الدين،  فلسفة  دراسات   ، مركز 

 . (م2004)

 

http://www.iasj.net/

