
 جامعة عدن  

 كلية التربية ـــ عدن

 قسم اللغة العربية

  

  

  

 مدخل إلى الأدب الإسلامي ونقده

  

  

 د. عبده يحيى صالح الدباني

 أستاذ الأدب العربي القديم المشارك

 جامعة عدن

  

  

  

  



  

 بسم الله الرحمن الرحيم

 توطئة

على من أوتي جوامع الكلم نبينا محمد الحمدلله وحده خلق الإنسان وعلمه البيان والصلاة والسلام 

 صلى الله عليه وسلم، أما بعد:

فمنذ زمن وأنا مهتم بنظرية الأدب الإسلامي وقد كتبت مقالات في ذلك ونشرتها في الصحف 

اليمنية وأظن أني الأستاذ الوحيد في جامعة عدن الذي اهتم بهذه النظرية وكتب فيها وعرف بها 

ولعل ذلك بحكم قناعتي بصواب هذه النظرية ووجاهتها، وبحكم  في الإطار المحلي اليمني،

تخصصي في مجال الأدب العربي لاسيما أدب صدر الإسلام والعصر الأموي وانطلاقاً مما تقدم 

 فقد أنجزت هذا البحث الذي يمثل مدخلاً نظرياً لهذه النظرية الفنية الفتية.

يراً في مجال التنظير والتطبيق معاً، ولكني أعرف أن هذه النظرية المباركة قد قطعت شوطاً كب

آثرت في هذا البحث المتواضع الإحاطة النظرية في سبيل تعريف القارئ في اليمن بهذه النظرية 

الجديدة ومن أجل التراكم النظري الذي يرسخ الفكرة ويؤصلها وينشرها على أن لدى البحث 

 في بعض جوانب هذه النظرية.  بعض الإضافات

هذه النظرية الأدبية الإسلامية موجودة بشكل جلي في تراثنا الديني والأدبي والنقدي  إن جذور

والفكري، فقد ورد ذكر الشعر والشعراء في القرآن الكريم في أكثر من موضع وروي عن النبي 

صلى الله عليه وسلم أحاديث كثيرة عن الشعر والشعراء فضلاً عن أخباره معهم كما كان للخلفاء 

( في هذه التربة الخصبة الصالحة نبتت 1ين مواقفهم وأخبارهم مع الشعر والشعراء.)الراشد

شجرة الأدب الإسلامي ونقده وليس الأمر مقتصراً على الجذور النظرية ولكنّ هناك جذوراً أدبية 

كبرى لهذه النظرية تتمثل في القرآن الكريم وإعجازه وبلاغته وأدبيته وفي الأحاديث النبوية على 

حبها الصلاة والسلام بما تميزت به من خصائص بلاغية وأسلوبية رصدها الدارسون في صا

( وكذا أدب الخلفاء الراشدين وسائر الصحابة رضوان الله عليهم من شعر ونثر 2القديم والحديث)

وكل ما قيل من أدب وكتب في العصر الأموي والعباسي والمملوكي والعثماني في موضوعات 

لإسلام ديناً ومنهج حياة وصولاً إلى الأدب الإسلامي الحديث والمعاصر وميلاد شديدة الصلة با

نظريته النقدية واستوائها. وفي مجال النقد العربي القديم كان هناك حضور مكثف لجذور هذه 

النظرية في مختلف مراحله حتى صارت قضية الدين والشعر أو الأخلاق والشعر واحدة من أهم 

 (3قضايا ذلك النقد.)

لقد حاولنا في هذا البحث الإحاطة والشمول لنرسم صورة واضحة الأبعاد ومدرسية للنظرية ولم 

ً لخطة البحث وهدفه ومنهجه. فكان تقسيم البحث على النحو  نغرق في التفاصيل تبعا

الشكل الفني ــــــ  توطئة ــــــــ التعريف ـــــــ النشأة ـــــــ العوامل ـــــــ الخصائص   الآتي:ـــــــ

 ــــــ المشكلات ــــــ النتائج ـــــ الهوامش ــــ ملحق.

  

أسأل الله أن ينفع بهذا البحث ويجعله في ميزان حسناتي وتكون كلمته تعالى هي العليا في كل 

    ميادين الحياة ومنها الأدب ونقده.

  

  

  

  

  

  

  

  
 



 التعريف

موجزة للأدب الإسلامي ونقده فضلا عن المقالات لا تخلو كتب النقد الإسلامي من تعريفات 

والبحوث والمقابلات التي تنشرها مجلة )الأدب الإسلامي( وفيما يأتي سنحاول الإلمام ببعض 

حد ما التطور التاريخي للنظرية، ولقد عرف الأستاذ سيد قطب   التعريفات مراعين إلى  هذه

( وهو تعريف 4ء النفس بالمشاعر الإسلامية")الأدب الإسلامي بأنه " التعبير الناشئ عن امتلا

أولي كما أنه لم يصف )التعبير( بأنه أدبي أو فني إذ ليس كل تعبير هو بالضرورة تعبير أدبي، 

فألوان التعبير أو الخطاب كثيرة منها ما لا يدخل في مجال الأدب، ويبدو أن تعريف السيد قطب 

يف الأدب المتسم بالإسلامية. كما يكشف هذا ينطوي على شرط أدبية التعبير لأنه بصدد تعر

التعريف الموجز عن أن الأدب الإسلامي لا يكون إلزاما للنفس بفعل عوامل خارجية كما أنه ليس 

 تكلفا ولا تعسفا إنما هو وليد مشاعر إسلامية إيمانية صادقة امتلأت بها النفس.

ها مهما فاضت بها النفس لا تصنع ومن البديهي أن المشاعر الإسلامية أو غير الإسلامية وحد

بينها العاطفة والفكر اللذان   عناصر متعددة ومركبة من  أدبا، فالعملية الإبداعية معقدة وذات

من التصور الإسلامي وهما ما يميزان الأدب الإسلامي عما سواه  -وفق هذا التعريف –ينطلقان 

" التعبير الجميل عن   ي عموما بأنهالفن الإسلام  من الآداب. أما الأستاذ محمد قطب فيعرف

( والتعبير عادة ينبع من أعماق 5التصور الإسلامي لهذا الوجود") حقائق الوجود من زاوية 

النفس وهو ليس استقراء للخارج وهنا يكمن الفرق بين الفقه الإسلامي والأدب الإسلامي فالأول 

خلال تمثل عميق للإسلام دينا  استقراء للنصوص والثاني تعبير عن عواطف وأفكار جاءت من

وثقافة وفكرا وتاريخا وحضارة وفنا. ولعل أطول تعريف وأشمله للأدب الإسلامي ونقده هو ما 

دونه مؤلفا كتاب )دليل الناقد الأدبي( الذي جاء فيه " هو لون من الأدب المنتج في البلاد العربية 

من تصور للوجود ويسعى إلى تمثلها فيما والإسلامية يتأسس على العقيدة الإسلامية وما تتضمنه 

يصدر عنه سواء على مستوى القضايا والاهتمامات أو على مستوى الشكل واللغة والقيم الجمالية 

عموما وينطلق النقد المصاحب لذلك من الأسس الإسلامية نفسها في الوقت الذي يسعى فيه إلى 

تصوراتها ونقد ما يخالف تلك ترسيخ تلك الأسس وإشادتها ودراسة الأدب المنتج وفق 

 (،أي أن هذا الأدب ينبع من الداخل الفكري والعاطفي.6التصورات")

وفي مكان آخر يعود المؤلفان بالأدب الإسلامي إلى ذلك الأدب الذي وقف إلى جانب الإسلام عند 

فجره وضحاه وما بعد ذلك إذ يقولان" وعلى هذا المستوى التاريخي يمكن العودة بالأدب 

سلامي أيضا ً إلى لون من الأدب لم يهدف إلى الدفاع عن الإسلام بقدر ما كان يتمثل العقيدة أو الإ

التصور الإسلامي للوجود والعلاقات الإنسانية وما إليها كشعر الزهد وشعر المتصوفة وما كتب 

دب من نثر يصدر عن رؤية إيمانية. فإذا أخذنا هذه الألوان بعين الاعتبار اتسعت دائرة الأ

 (.7الإسلامي مكانا ً وزمانا ً عما تبدو عليه في بعض الكتابات المعاصرة ")

ويرى البحث أنه يمكن العودة بالأدب الإسلامي إلى أبعد مما ذكره الناقدان أي إلى أدب صدر 

الإسلام الذي تمثل الإسلام ودافع عنه سواءٌ أكان شعرا ً أم نثرا مًثل شعر حسان بن ثابت وكعب 

بن مالك وعبد الله بن رواحة رضي الله عنهم وغيرهم وخطب النبي صلى الله عليه وسلم، 

 (. 8خلفاء الراشدين رضي الله عنهم ورسائلهم)وال

وأخيرا فقد أنجزت رابطة الأدب الإسلامي هذا التعريف " الأدب الإسلامي هو التعبير الفني 

(. لقد حرصت هنا على أن يكون 9الهادف عن الحياة والكون والإنسان وفق التصور الإسلامي")

ً أي ليس مصادفة أو اتفاقا، ويكون  التعبير أدبيا فنيا في المقام الأول ومن ثم يكون هادفا

الأدب تعبيرا عن الحياة والكون والإنسان أي ليس ضيق الأفق أو مرتبطا بوطن معين فقط   هذا

أو بقضية محددة فحسب أو بفئة اجتماعية دون أخرى، أو بحقبة تاريخية محددة، و الأهم أنه يأتي 

 نسان، فكفى بالإسلام فلسفة ينطلق منها الأدب.وفق التصور الإسلامي الشامل للحياة والكون والإ

  

  



  

  

  

 النشأة

في النصف الثاني من القرن العشرين بدأت تتكون معالم نظرية للأدب الإسلامي ونقده على أن 

(، ولعل 10الجذور الأدبية والنقدية والفكرية لهذه النظرية موجودة في التراث العربي الإسلامي)

ب هو أول من أثار الموضوع في مطلع الخمسينيات من خلال مقالاته الناقد الأستاذ سيد قط

الصحفية الأدبية التي دعا من خلالها إلى قيام مذهب أدبي ونقدي ينطلق من التصور الإسلامي 

) في التاريخ فكرة ومنهاج( في ضوء هذا   للأدب والحياة والكون معا وما لبث أن ألف كتابه

سيد قطب الفكرة ودعا إلى مناقشتها فانهالت  -بإذن الله –م التصور نفسه. لقد طرح المرحو

المقالات بين مؤيد ومعارض ومتحفظ، ويشير البعض إلى أن أول من دعا لقيام مذهب إسلامي 

 في الأدب والنقد هو المرحوم أبو الحسن الندوي.

ذائع الصيت  ولم نكد ندخل في عقد الستينيات حتى نجد العلامة والناقد محمد قطب يؤلف كتابه 

)منهج الفن الإسلامي( يبلور من خلاله تصور الإسلام للفن بوجه عام ومنه الأدب ويستعرض 

تاريخ الفن الإسلامي وما أن تمر الأيام حتى يؤلف المبدع الناقد الدكتور/نجيب الكيلاني كتابه 

بمدة ألف  م الذي جمع بين التنظير والتطبيق وبعده1963)الإسلامية والمذاهب الأبدية( في 

النقد الإسلامي المعاصر(   الدكتور/عماد الدين خليل المفكر الإسلامي المعروف كتابه )في

توالت الكتب والكتابات في هذا الحقل الجديد القديم وامتد الاهتمام إلى كثير من حواضر   وهكذا

ول مرة في الهند البلاد الإسلامية حيث تكللت هذه الجهود بانعقاد ندوة عالمية للأدب الإسلامي لأ

الندوة عن قيام   تمخضت هذه -رحمه الله –م بمبادرة الشيخ/ أبي الحسن الندوي 1981أبريل   في

الإسلامي العالمية واستمر بعد ذلك عقد المؤتمرات والمهرجانات والندوات   رابطة الأدب

في كثير من في حواضر إسلامية مختلفة وجرى فتح مكاتب للرابطة   الدورية للأدب الإسلامي

تأسيسها   شهرية منذ  المدن العربية و الإسلامية، مع الإشارة إلى أن الرابطة تصدر مجلة أدبية

اسمها ) الأدب الإسلامي( فضلا عن دخول مفردات الأدب الإسلامي ونقده ضمن المقرر 

 (. 11الجامعي في عدد من الجامعات في العالم الإسلامي)

الفتية وأعلامها: سيد قطب، ومحمد قطب، و أبو الحسن الندوي، ومن رواد هذه النظرية الفنية 

 ( 12وعبد الباسط بدر، وعماد الدين خليل، وعبد القدوس أبو صالح، ونجيب الكيلاني)

  

  

  

  

  

 العوامل

لم يكن قيام نظرية الأدب الإسلامي عبثا أو تقليدا أو تزمتا أو ترفا ً أدبيا ًوفكريا أًو دعوة إلى 

الانغلاق ولكنه كان ملحا أمام ضغط عدد من الأسباب التي سنحاول إيجازها على الانعزال و

 النحو الآتي:

شهدت الثقافة العربية الإسلامية تراجعا مخيفا في العصر الحديث حتى باتت هويتها في خطر   -1

ت الثقافة وذلك من جراء الانبهار بالثقافة الغربية والارتماء في أحضانها، والركون إليها. لقد تدفق

الفكرية والنقدية ما   فمن هذه الثقافات والآداب والتيارات على البلاد العربية والإسلامية   الدخيلة

هو منحرف ويشكل خطرا كبيرا على الهوية الثقافية والأدبية للأمة مثل آداب وفلسفات عبثية 

إلحادية  ووجودية وأخرى صليبية ويهودية صهيونية، فضلا عن فلسفات وآداب مادية و

و مدارس نقدية شكلانية أفرغت الأدب من روحه ومضامينه وعزلته عن السياقات  صرف 



التاريخية والاجتماعية والثقافية وصولا إلى النظرية التفكيكية في الفلسفة والنقد التي ترفض أي 

 أي   إذ تعمل على تقويضها وتفكيكها مثلما ترفض  مضامين يحملها الأدب

 (13مرجعيات ثقافية أو دينية أو فكرية أو غير ذلك)ثوابت أو 

إسلامية تحمي الأدب من   فكان لا بد أمام تلك التيارات الجارفة العاصفة من قيام نظرية أدبية 

والعبثية و الشكلانية المطلقة والضياع الديني والثقافي واللغوي والفني ومن   الانحراف والتبعية

والثقافات الأخرى، كل هذا بعيدا عن الانعزالية والتقوقع فهما من الذوبان والتحلل في الآداب 

المستحيلات في العصر الحديث، وفي الوقت ذاته العودة إلى التراث العربي الإسلامي الذي 

أهمله الحداثيون العرب وأعلنوا القطيعة معه. وتواجه هذه النظرية فساد هذه التيارات وخطرها 

 (.14واللغة والذوق وغير ذلك) على الدين والثقافة والأدب

الفلسفات العالمية بنظرياتها النقدية الأدبية المنطلقة من تصوراتها للحياة والكون   ــ حظيت2

الفلسفات من شطط وتعصب وأحادية مثل الكلاسيكية والرومانسية   والإنسان على ما في تلك

الية و التفكيكية وغيرها، فمن والواقعية والواقعية الاشتراكية و الوجودية والرمزية والسري

الأحرى أن يكون للإسلام نظريته في الأدب والنقد بوصفه دينا وفكرا وفلسفة حياة وتصورا 

شاملا للحياة والكون والإنسان فضلا عن أن جذور هذه النظرية موجودة في التراث العربي 

أكثر من أي دين أو فلسفة  والنقدي والتاريخي والفكري فالإسلام مؤهل  الإسلامي الديني والأدبي

لأن يتبنى نظرية أدبية نقدية. ذكر أحد النقاد العرب الحديثين متسائلا ً لماذا يكون من حق المثقف 

الغربي الماركسي النزعة مثلا أو الآخر المتبنى لموقف الشك في الثوابت أن يطور مذهبا أو 

تهم بالانعزالية، بل ينبهر بعضنا في العالم اتجاها نقديا يرتبط بانتمائه الفكري الثقافي من دون أن ي

العربي بما يقول ويكتب في الوقت الذي يحلو فيه للبعض أن يصادر على الثقافة العربية 

الإسلامية حقها في تطوير اتجاه يرتبط بانتماءاتها المختلفة ويرفع اتهامات الانعزالية والرجعية 

 (.15والتخلف في وجه كل من ينادون بذلك)

ن هذه الأمة هي أمة رسالة محمدية خالدة فعلى المسلمين في العصر الحديث أن ينهضوا ــ إ3

ونشرها في الآفاق كما فعل الأولون كل من موقعه، ولا شك في أن   الرسالة  بأعباء تعزيز هذه

الأدب إحدى الوسائل الناجعة للقيام بهذه المهمة التاريخية المقدسة فللكلمة سحرها وأثرها 

ا وقد نجح الإسلام في عصوره الأولى نجاحا باهرا نظرا لعدد من المقومات منها أثر وسلطانه

وبلاغة   الكلمة نفسها، أي أثر القرآن الكريم في نفوس العرب بما فيه من إعجاز وبيان

(، لقد كان الإعجاز القرآني الذي ينطوي على التحدي بيانيا ً أدبيا ً وهكذا هو إلى يوم 16وجمال)

فكيف لا تهتم هذه الأمة بهذا الجانب المهم في حياتها ودينها وثقافتها ووجودها ولغتها  القيامة،

 وتاريخها والذي برعت فيه وعرفت به؟

ونشرها وبلورة قيمها مسألة فطرية وتاريخية  ــ إن التنوع في الحفاظ على الدعوة الإسلامية 4

هذه الغايات السامية، فلا ينبغي للأمة  ملحة ولعل الطرق الأدبية والفنية هي من أنجع الطرق إلى

ممثلة بأدبائها ومثقفيها ونقادها أن يتركوا هذا المجال للديانات والثقافات والفلسفات الأخرى لا 

سيما إننا في عصر المواجهة مع ثقافة طاغية عالمية وعولمية مهيمنة متربصة، وإن ثقافتنا هي 

 لحقيقي.آخر معقل نتمترس خلفه مدافعين عن وجودنا ا

ولعل من أهم مقومات نظرية الأدب الإسلامي ومسوغاتها هو تعزيز العلاقة الصحيحة   ــ5

الطبيعية بين الأدب والعقيدة الإسلامية وتأكيدها وتوضيحها وإزالة ما يشوبها من لبس 

فهم، فالعلاقة قديمة بين الجانبين وهي إيجابية بكل المقاييس ليس مع الأدب فقط، والفن   وسوء

 (.17عموما ولكن أيضا مع الشعر خصوصا)

إن غياب هذه النظرية قاد إلى فجوة وجفوة بين العقيدة الإسلامية والأدب والنقد عموما فصار  

كثيرٌ من الأدباء المسلمين لا يفقهون هذه العلاقة الإيجابية التاريخية بل فهموها على أنها علاقة 

تقف ضدهما وفي الوقت نفسه فإن كثيرا من المسلمين  سلبية وأن العقيدة لا تشجع الأدب والفن بل

المنشغلين في الدعوة والتوجيه والإرشاد فضلا عن كثير من المثقفين الإسلاميين الاعتياديين 

يجهلون هذه العلاقة الإيجابية ويظنون في الأدب والأدباء والفن والفنانين الظنون، وكأن العقيدة 



قفا سلبيا إزاء الأدب والفن، وهذا لم يكن صحيحا البتة. إن الإسلامية من حيث المبدأ تمثل مو

إعادة العلاقة إلى سابق عهدها وإيجابياتها بين الأدب والعقيدة الإسلامية هدف أساس من أهداف 

هذه النظرية الفنية الفتية، حتى لا يسود جو الانفصام بين الأديب المسلم وعقيدته وحتى يتحقق 

حتى لا يترك الأديب أو الفنان   بين الموهبة الأدبية والعقيدة الإيمانية الانسجام الطبيعي المنشود

عقيدته أو يجافي عقيدته ويعاديها ويتجه بموهبته اتجاها ً بعيدا ً عن تصور   على  موهبته خوفا

أهمية الأدب   عقيدته وفلسفتها الواسعة المرنة المعتدلة، وحتى يعي العلماء والدعاة والفقهاء حديثا

فن وأثرهما في نشر الدعوة وفي خلق التوازن في النفوس وتشذيبها وتهذيبها وهنا يكمن وال

الأدب، و ردم الهوة المفتعلة القائمة بين الأدباء والعلماء   إنصاف العقيدة في موقفها الإيجابي من

 (، وامتدادا لهذا كله ستكون نظرية الأدب الإسلامي دواءً ناجعا لحالة الغربة18المسلمين)

والاغتراب والانفصام التي تسود حياة المجتمع الإسلامي على طريق حياة إسلامية صحيحة في 

نكون إسلاميين في جوانب وغير إسلاميين في جوانب أخرى فهذا هو   شتى مجالاتها حتى لا

 وضع الانفصام والغربة والاغتراب عينه.

الأدب الإسلامي فإن التوسط ــــ وعلى الرغم من أن التوسط والاعتدال خصيصة من خصائص 6

والاعتدال في الفكر الإسلامي عموما ً يعدان من مسوغات قيام النظرية لأن الفلسفات الأخرى 

ونظرياتها النقدية افتقرت إلى مثل هذا التوسط والاعتدال وجنح كل منها باتجاه جانب من جوانب 

بدع وتلك تعصبت للقارئ العملية الإبداعية على حساب الجوانب الأخرى، فهذه تعصبت للم

وأخرى تعصبت للنص ورابعة تعصبت للسياق الاجتماعي والتاريخي وهكذا صارت كل نظرية 

أحادية الرؤية حتى أوصلت تلك النظريات الأدب والنقد إلى أزمة في مواطن نشأتها وازدهارها، 

ظرا لًاعتمادنا على ( ن19وكان لنا في العالم العربي والإسلامي نصيبنا من هذه الأزمة والتوهان)

نتاج الثقافة العربية لأننا كما قال نبينا صلى الله عليه وسلم)) لتتبعن سنن من قبلكم شبراً بشبر 

ً بذراع حتى لو سلكوا جحر ضبّ لسلكتموه، قلنا يارسول الله: اليهود والنصارى؟ قال:  وذراعا

 ( 20فمن؟((.)

رسالته الثقافية   بالأدب إلى  لامي هو العودةــ ومن المسوغات إجمالا لقيام نظرية الأدب الإس7

التنويرية وإخراجه من قمقم الترف الفني والعبث والغموض المطبق والتجريب البائس والتبعية 

تخلو عن مهمة تنوير  -للأسف –والاستعلاء على القراء والمتلقين عموما، لأن الحداثيين العرب 

أن التبعية الثقافية للغرب لم تجلب لنا   ية المهيمنة معالجماهير وتركوها تقع فريسة للثقافة الغرب

 (.21إلا الويلات)

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

 

 
 



 الخصائص

يعد التوسط والاعتدال خصيصة بارزة من خصائص الأدب الإسلامي ونقده، انطلاقا من   -1

الحياة كونهما خصيصة من خصائص الفكر الإسلامي بوجه عام، وضرورة من ضرورات 

ونظرياتها النقدية تفتقر إلى الوسطية والاعتدال إذ   المختلفة  والكون، لقد وجدنا الفلسفات العالمية

حساب منظومة الجوانب   جنح كل منها باتجاه جانب واحد من جوانب العملية الإبداعية على

رئ، مثلا تعصبت للمبدع وتلك تعصبت للنص وأخرى تعصبت للقا  الأخرى، فهذه النظرية

حتى وصلت تلك النظريات بالأدب والنقد إلى   وهكذا صارت كل نظرية تقريبا أحادية الرؤية

في العالم العربي والإسلامي نصيب   ( وكان لنا22نشأتها وازدهارها)  أزمة كبرى في مواطن

فة كما الثقافة الغربية بتياراتها المختل  من هذه الأزمة والتوهان تبعا لاعتمادنا الكبير على نتاج

ذكرنا في المبحث السابق، من هنا أضحى التوسط والاعتدال ضرورة في الأدب والنقد بما 

يفضيان إليه من توازن، وكانت نظرية الأدب الإسلامي أهلا لتبني هذه الرؤية انطلاقا ً من 

:  مرجعيتها الفكرية والفلسفية والدينية فيكون التوسط والاعتدال بين الثنائيات الآتية من مثل

الشكل والمضمون، الطبع والصنعة، والخاص والعام، والحرية والالتزام، والوحدة والتنوع، 

والمحافظة والتجريب، والخير والشر في الإنسان، والإيمان والعقل، والظاهر   والمتعة والفائدة،

 (.23والباطن، والقدر والاختيار، والفردية والجماعية، والثبات والتطور وغير ذلك)

كذلك من خصائص الأدب الإسلامي ونقده، الغائية والجدية الهادفة، فالأدب ليس عبثا ولا و  -2

أو فكريا ولكنه رسالة هادفة يتضمن الفائدة والمتعة معاً، وهذه الرؤية تخالف   ترفا فنيا أو عاطفيا

كالوجودية ودعاة الفن للفن، كما أن من خصائص الأدب الإسلامي ونقده   المذاهب العبثية

على عكس كثير من المذاهب المسجونة في إطار فلسفاتها القاصرة   الشمول والتكامل والكونية

 (.24المحدودة)

توخي روح الإسلام وتصوره في الأدب والنقد بعيدا عن من خصائص الأدب الإسلامي    -3

ميق التمثل الفني الع  مع ضرورة  التعسف والحرفية والوعظية والمباشرة والتزمت والدعائية

 (25الأصيل والتعبير عنه من خلال شكل من أشكال الأدب.)

ونقده، فضلا عما ذكرناه   واحدة من الخصائص التي يتمتع بها الأدب الإسلامي  تعد الإيجابية  -4

من التزام واعتدال وغيرهما، فهو ليس أدبا حزينا مأزوما محبطَا ومحبطِا كما هو لدى كثير من 

ة التي أثرت في الحركة الأدبية والنقدية العربية والإسلامية الحديثة المذاهب الأدبية العالمي

والمعاصرة، فالتعامل الإيجابي مع الواقع شرط مهم وسمة بارزة في هذا الأدب، فهو ضد 

السوداوية والاستهتار والهروب والإباحية، من حيث المبدأ العام، مع أن النقد الإسلامي يتناول 

لأخرى، ويكشف عن أسبابها ويقترح الحلول لها منطلقا من الفكر هذه الآفات في الآداب ا

 (.26الإسلامي)

تعد الواقعية من خصائص الأدب الإسلامي ونقده، ولكن ليس الواقعية بمعناها الغربي الفلسفي   -5

أدبي وجد صداه في الأدب العربي   المذهبي ولكن بمعناها اللغوي، فالواقعية في الغرب مذهب

حصرت الإنسان في مساحة   (، لكنّ هاتين الواقعيتين28وكذا الواقعية الاشتراكية)( 27الحديث)

حياة الإنسان كلها بما فيها من عمق   وأهملت الواقع الإنساني الكبير الذي يشمل  محددة ضيقة

الجانب المادي الحيواني، وأهملت الجانب الروحي   إذ حصرت الوقع الإنساني في  واتساع

(، 29هو أساس الحياة الإنسانية بعد نفخة الروح كما أهملت النص الأدبي نفسه)والمعنوي الذي 

كل ما   هي  أما الواقعية في نظر الإسلام والأدب والنقد المنطلقين منه، فهي عامة وشاملة إذ

يحدث في حياة بني الإنسان من تطورات اجتماعية واقتصادية وسياسية وفكرية وروحية 

ولا يهمل واقع الجماعة كما يراعي   عي مكانة الفرد في حياة البشريةوتصوير هذا الواقع يرا

( والأدب 30والضعف معا في حياة الإنسان فلا يهمل هذه على حساب تلك)  جوانب القوة

على   وهبوط ولكن  الإسلامي في واقعيته يرسم ما في الفرد من نقائص وعيوب وضعف وخسة

اس أنها واقع وضربة لازب لا محيد عنها ولا أمل في أساس أنها شر وعلى أنها نقص لا على أس

فالله سبحانه وتعالى قد خلق الإنسان ضعيفا وخطّاء ولكن قد   (31الفكاك منها أو الارتفاع عليها)



ويكفره، قال تعالى:} ونفسٍ وما سواها، فألهمها فجورها وتقواها، قد   زوده بما يتجاوز كل ذلك

 (32اها{)أفلح من زكاها، وقد خاب من دسّ 

حتى يصير الأدب إسلاميا فليس بالضرورة أن يكون تسبيحا وتهليلا واستغفارا وابتهالا أو   -6

وعظا مباشرا أو موشحات دينية، فجانب العبادات هو جانب واحد من جوانب الإسلام 

ديب بحيث يفيد الأ  والأدب الإسلامي ليس فقها ولكنه قد يتمثل الفقه أو روحه تمثلا فنيا  الكثيرة

من الفقيه ويفيد الفقيه من الأديب وكذا فإن النقد الأدبي الإسلامي ليس فقها وما ينبغي له أن يكون 

 (، إن مجال الأدب الإسلامي واسع وعميق سعة الإسلام وعمقه.33كذلك)

التي يتمتع بها الأدب الإسلامي ونقده على مختلف النظريات   يعد الانفتاح من الخصائص   -7

منها ما يناسب هويته ومبادئه وما يخدم تطوره لا سيما في   والأدبية العالمية والأخذالفلسفية 

( انطلاقا من قول النبي صلى الله عليه وسلم: " الكلمة الحكمة ضالة 34جوانب الأشكال الفنية)

 (، فلسان حال النظرية يقول: لا انكفاء ولا ارتماء.35المؤمن فحيث وجدها فهو أحق بها")

ل الاهتمام باللغة العربية الفصحى في كل من الشعوب العربية والإسلامية يدخل في صميم لع   -8

مهام نظرية الأدب الإسلامي لأن الفكر الإسلامي الأصيل تأسس على هذه اللغة الخالدة ولا وجود 

له خارجها بشكله الصافي على اعتبار أن اللغة فكر وآداب وأخلاق وهوية وليست مجرد ألفاظ 

لا وجود لهذه الأمور خارج اللغة، ولعل الاغتراب الكبير الراهن عن الإسلام هو اغتراب كما 

 لغوي في المقام الأول.

ويرى البحث إن على النقد الإسلامي المعاصر أن يتناول القرآن الكريم والحديث النبوي    -9

الأجيال الأولى من بالدرس الأدبي ويبحث في مسألة كيف كان القرآن الكريم ذا تأثير عظيم في 

الإسلام وكيف صار مع مرور الزمن ذا تأثير أقل على كثرة توافره وكثرة الدراسات التي 

  تناولته. 

  

 الشكل الفني

أولا إلى أن الإسلام بقرآنه وسائر مصادره وتشريعاته لم يحدد للأدب أشكالا فنية   ينبغي الإشارة

له أن يفعل ذلك لأن قضية الأشكال الفنية   ينبغي الخروج عنها وما  معينة يجب التمسك بها وعدم

النقدية المعاصرة وغير   تخضع لطبيعة العصر والذوق السائد والموروث الفني ومستوى الحركة

ذلك، ولأن الأشكال الفنية عموما هي وسائل وليست غايات ولأنها محايدة ومستقلة إلى حد بعيد، 

ذات بعد   أو ثابتة أو  د الأشكال الفنية مقدسةومن هنا فإن نظرية الأدب الإسلامي لا تع

(، والشاهد أن الشعراء 36أيديولوجي ولكنها تنظر إليها على أنها محايدة ومتغيرة ومتطورة)

ظل الإسلام ظلوا ينسجون أشعارهم في إطار القصيدة الجاهلية العمودية، ووفق خصائصها   في

في الأشكال الفنية فيما بعد فرضا إسلامياً ولكنه جاء الفنية الشكلية إلى حد بعيد، ولم يأت التجديد 

كان هناك من يتحفظ في النقد   وفق ناموسه وقوانينه الخاصة التي أومأنا إليها قبل قليل. وإذا

العام هو   من الرموز الفنية ذات الأصول النصرانية أو اليهودية فإن الاتجاه  الإسلامي في موقفه

يتجاوز حدود الحاجة الفنية، فقد يكون الرمز الفني نصرانيا في هذا الأمر إذا لم   مشروعية

الأصل بيد أن الفكرة المتوخاة هي إسلامية أو محايدة عامة مباحة, وإلا لما قص علينا القرآن 

هو العظة والعبرة  الكريم قصص الأمم والديانات السابقة على ما فيها من خير وشر لأن القصد 

مثلة التاريخية الحية المجسدة للأفكار، فناقل الكفر ليس بكافر كما والتثبيت من خلال ضرب الأ

 (.37قيل)

على كثرتها  –ومن هنا فإن موقف نظرية الأدب الإسلامي إيجابي تجاه الأشكال الأدبية المختلفة 

ينطلق من   وتجاه التجريب الفني الأصيل وقد تجلى ذلك من خلال النتاج الأدبي نفسه الذي –

لامي فقد وجدنا الرواية والمسرحية والقصة القصيرة والقصيدة العمودية والجديدة التصور الإس

(، ومع ما سبق ذكره فإن لنظرية الأدب الإسلامي بعض 38والمقالة وأدب الرحلات وغير ذلك)

الضرورات الشكلية ذات العلاقة الوطيدة بالمضامين أو بالإسلام وبلغة قرآنه الخالدة مثل: 

للغة العربية الفصحى في الأدب الذي يكتب بالعربية، وعدم اللجوء إلى ضرورة استعمال ا



اللهجات العامية العربية المختلفة، وكذا عدم الابتذال والضعف والركاكة في إطار اللغة العربية 

الفصحى نفسها بل احترام قواعدها نحوا وصرفا وبلاغة وكتابة ومعجما ولا بأس في التجديد 

إيثار الوضوح وعدم اللجوء إلى الغموض المعتم، وكذا توخي الإمتاع  الرصين الأصيل، وكذا

ويسخر منه   (. كما أن النقد الإسلامي ضد التجديد الذي ينفي القديم ويعاديه39والفائدة معا)

ويجعل هدمه هدفا له، وضد النوايا السيئة المشبوهة التي تتعلل بالتجديد من أجل النيل من التراث 

ى الإسلام نفسه، فكما يرى نجيب الكيلاني: إن كان ثمة رفض لبعض الأشكال واللغة وصولا إل

 (40الفنية فيجب ان يكون رفضا مسببا وليس مسبقا)

  

  

 المشكلات

على الرغم مما أوضحناه في الصفحات السابقة من مقومات ومسوغات لقيام نظرية الأدب 

ي التراث الأدبي والنقدي عند الإسلامي وما تتمتع به من خصائص والإشارة إلى جذورها ف

( بدءا 41العرب، فضلا عن وجود الأدب الأخلاقي ونقده عند الكثير من الأمم والثقافات)

(، رغم ذلك كله، فإن هناك مشكلات 42بأفلاطون وجمهوريته الفاضلة ودور الأدب في بنائها)

 سنحاول إجمالها في السطور الآتية:  تعترض طريق النظرية،

الأدب الإسلامي( واحدة من المشكلات في هذا السبيل، فالبعض يرى أن الأدب يشكل مصطلح )

عن مضامينه حتى ما خالف منها   الإسلامي هو أدب الشعوب الإسلامية قاطبة بصرف النظر

(، مع أن المقصود بالأدب الإسلامي كما عرفناه مرارا أنه "التعبير 43مبادئ الإسلام وقيمه)

(، أي أنه ليس كل ما 44والكون والإنسان وفق التصور الإسلامي")  الفني الهادف عن الحياة

أنتجه المسلمون من أدب يعد إسلاميا، فالمعول عليه هو الأدب نفسه لا الذين أنتجوه فقط، ومن 

المفهوم وفق رؤية هذه النظرية لأن   هنا فإن أدب الشعوب الإسلامية لا يدخل كله ضمن هذا

رى لا علاقة لها بالإسلام، دينا وفكرا وثقافة وفلسفة حياة، ونظرا بعضه أو أكثره سلك دروبا أخ

لهذه الملابسات يرى البعض إن في هذا التحديد لمفهوم الأدب الإسلامي تمزيقا لأدب الشعوب 

 (.45الإسلامية، بحيث يغدو بعضه إسلاميا والبعض الآخر ليس بإسلامي)

ـــــ وفقا ً لهذا المفهوم ــــــ بالأدب العربي من وتتضح المشكلة أكثر في علاقة الأدب الإسلامي ــ

خلال أن البعض يرى أن الأدب العربي في مجمله أدبٌ إسلامي تبعا ً لإسلامية الشعوب العربية 

بيد أن هذا الفهم لا ينسجم مع مفهوم النظرية للأدب الإسلامي إذ إنها تركز على مضامين الأدب 

النظرية أن الأدب العربي كله عبر العصور المختلفة ينقسم إلى لا على قائليه كما بينا، كما ترى 

 ثلاثة أقسام:

القسم الأول منه يصب في بوتقة النظرية ويعد من متنها وتراثها لأنه جاء وفق مبادئها 

وخصائصها مثل معظم أدب صدر الإسلام شعراً  وخطبا ً ورسائل ووصايا وحكما كًشعر حسان 

ة وغيرهما وشعر الفتوح الإسلامية وغيره وكذا أدب الزهد والوعظ بن ثابت وعبد الله بن رواح

في العصر الأموي وأدب التصوف في العصر العباسي ومابعده وأدب الحروب الصليبية وغير 

ذلك من الأدب المنطلق من الفكر الإسلامي والعاطفة الإسلامية حتى العصر الحديث، أما القسم 

نظرية الأدب الإسلامي فهو ذلك الأدب المحايد الذي لا هو  الثاني من الأدب العربي في منظور

بالملتزم ولا هو بالمعادي مثل أدب وصف الطبيعة والغزل البريء وغيره من الأدب الذي يهدف 

إلى إمتاع المتلقي وإسعاده وتهذيب مشاعره وتقوية همته وتجديد نشاطه وقد أدى هذا النوع من 

في نفوس أصحابه. أما القسم الثالث فهو ذلك الأدب الذي الأدب وظيفة البوح والتعبير عما 

يتناقض مع الأدب الإسلامي بالمعنى الأخلاقي للكلمة أي ذلك الذي يتضمن معاني هدامة للقيم 

الإسلامية وسخرية منها ويغري بالفواحش ويميت القلوب ويشكل خطراً على الإسلام وفكره 

دخيلة ومعادية   لأن هذا الأدب يتبنى فلسفات أخرىوثقافته وأخلاقه وروحه النابضة المتجددة 

للإسلام ويعمل على إشاعتها والترويج لها في المجتمعات الإسلامية وهذا النوع من الأدب هو 

الذي يخالفه الأدب الإسلامي ويواجهه ويقف له بالمرصاد من أجل الحد من أثره وخطره، ومن 



لمنطلقة من فلسفات عقيمة معادية للإسلام أمثلة هذا الأدب الهدام بعض نصوص الحداثة ا

 والإنسانية بشكل عام.

إن هذا التقسيم للأدب العربي جعل البعض يبدي خوفه على الأدب العربي الواحد الموحد من 

حيث الهوية واللغة بصرف النظر عن اتجاهاته المتعددة فكريا ً وفنيا ً ولاشك إن في هذه الأمر 

الإسلامي على اعترافهم بها لا يعدونها معضلة تحول دون قيام النظرية إشكالية بيد أن نقاد الأدب 

وتطورها لاسيما إن الأدب الإسلامي لايكتب أو يقال باللغة العربية فحسب إذ إن هناك أدباً 

       ( 46إسلامياً قيل وكتب بلغات أخر كالفارسية والتركية والهندية وغيرها.)

ق النظرية الوضع الذي يعيشه الإسلام والمسلمون اليوم ولعل من المشكلات التي تعترض طري

بما يهيمن عليه من تحديات وتربص الأعداء، وتفوقهم المادي والثقافي والإعلامي وضعف 

الوازع الديني بوجه عام لدى المسلمين وغياب وحدتهم السياسية وغروب شمس خلافتهم كل هذا 

الحداثة ذات   ا وسلبيا في ظل طغيان تياراتجعل التفاعل مع هذه النظرية يبدو ضعيفا وبطيئ

 النشأة الغربية في العالم العربي والإسلامي.

ً ما يعترض طريق النظرية من إرباك وتشكيك واتهامات بالرجعية  ومن المشكلات أيضا

والانعزالية والتشدد ومن تعنتات و طروحات نقدية تحرم الالتزام أو أي ربط للدين بالفن ويقولون 

ينبغي أن يكون هناك أدب إسلامي، ولا يمكن للديانات أن تفرز آدابا ً أو أن تصنف الآداب وفقاً لا 

(، كما يذهب المشككون في هذه النظرية إلى أن أدبها أدب نظري لا غير فليس هناك 47للديانات)

جافات نصوص كثيرة تدعم هذا التنظير وتنطلق منه أو تتوافق معه بيد أن مثل هذه المزاعم والإر

مردودٌ عليها لأن التراث الأدبي الذي ينسجم مع التصور الإسلامي قديماً وحديثاً كثيرٌ جداً ولكنّ 

 هؤلاء لم يلتفتوا إليه.

ولعل من الصعوبات التي تعترض مسيرة الأدب الإسلامي هي أن الأدب بشكل عام سواء أكان 

أم تعبيراً عن النفس البشرية فإنه على كل  مرآة عاكسة للحياة الإنسانية أو تماثلا ً وتوازيا ً معها

هذه الحالات ليس بعيداً عن واقع الحياة الاجتماعية، والمتأمل اليوم في الواقع الاجتماعي في 

الأقطار العربية والإسلامية سيجد أن هذا الواقع ليس إسلامياً قويماً مستقيماً على مختلف صعده 

والثقافة وغيرها، وليس الأدب إلا واحداً من هذه الصعد،  كالسياسة والاقتصاد والاجتماع والتعليم

فهل ننتظر أدباً إسلامياً سائداً في ظل واقع غير إسلامي؟ وقد قال الله تعالى} إن الله لا يغير ما 

(، وهل نحن بصدد انجاز أدب إسلامي حقيقي أم علينا أن ننجز 48بقومٍ حتى يغيروا ما بأنفسهم{)

 ً لاسيما أن الأدب ينطلق من العواطف والمشاعر أكثر من أن ينطلق من العقل  أولاً أديباً إسلاميا

والفكر فهل نؤسلم المعاني والعقول قبل أن نؤسلم القلوب و العواطف والانفعالات؟ لأن الأدب 

الإسلامي الصرف بحاجة إلى قلوب مبدعة مؤمنة يتفجر من خلالها ونحن نعلم ضعف الإيمان 

 قافي العربي والإسلامي المعاصر.بشكل عام في الوسط الث

( فكثيراً 49قال النبي صلى الله عليه وسلم:)) لايؤمن أحدكم حتى يكون هواه تبعاً لما جئت به(()

ما ينبع الأدب من الهوى و الطبع إذ ليس العقل المحض هو الذي يتحكم به واتباع الهوى 

ً لما جاء به النبي صلى الله عليه وسلم على أن اكتمال  مرفوض في الإسلام إلا أن يكون تبعا

الإيمان ليس بالأمر السهل عند المسلمين، فهناك إسلام وهناك إيمان وهناك إحسان. فإذا كان 

ً والشعر منه خاصة هو ابن القلوب  فإعداد القلوب المؤمنة وفق الحديث النبوي  الأدب غالبا

ً على مختلف مستويات ً راقيا ً إسلاميا ه وعناصره المركبة العاطفية و السابق يضمن للأمة أدبا

     المضمونية والفنية.

ومهما يكن الأمر فإن المشكلات التي تعترض سبيل النظرية الأدبية الإسلامية لا ترقى إلى أن 

تكون معضلات تعرقل مسيرتها ولكنهّا مشكلات يمكن تفنيدها وتجاوزها بما يعزز قيام النظرية 

من العوامل والمسوغات التي دفعت إلى قيام هذه وتطورها ولعل بعض المشكلات هي جزء 

النظرية فالصعوبات مسألة واردة، فإذا كان للإسلام الحنيف أعداؤه وخصومه عبر التاريخ فمن 

 الطبيعي أن يكون لنظريته الأدبية خصومها و أعداؤها.

  



  

  

 النتائج

ن التعريفات لكل من سيد لقد بدأ البحث بتعريف النظرية الأدبية الإسلامية حيث أورد عددا ًم

قطب، ومحمد قطب، ونجيب الكيلاني وغيرهم ، كما أثبتنا تعريف رابطة الأدب الإسلامي لهذه 

النظرية، وقد حلل البحث هذه التعاريف التي يكمل بعضها بعضاً، وفي المطلب الثاني تناول 

عت إلى قيام هذه البحث عملية نشأة النظرية مشيراً إلى مقالات سيد قطب رحمه الله التي د

النظرية في مطلع الخمسينيات ، ثم صدور كتابه ) في التاريخ فكرة ومنهاج(، ومقالات أبي 

 الحسن الندوي الرائدة وغير ذلك من تفاصيل النشأة. 

 وفي المطلب الثالث تناول البحث عوامل قيام هذه النظرية من مثل:

ظل طغيان الثقافة الغربية، بما تتضمنه من المحافظة على الهوية الثقافية الإسلامية في    -1

 مذاهب منحرفة ومعادية.

ً وفلسفة حياة بكل ميادينها    -2 جدارة الإسلام في أن تنبثق منه نظرية أدبية مستقلة بوصفه دينا

 الحسية والمعنوية، وغير ذلك من العوامل الوجيهة.

ً وتحلي  لاً ، فمن هذه الخصائص: وفي المطلب الرابع تناول البحث خصائص النظرية عرضا

التوسط والاعتدال، والغائية والجدية الهادفة، وتوخي روح الإسلام وتصوره في الأدب 

وكذا الإيجابية والواقعية الإسلامية والانفتاح والشمول والتوازن وسعة الأفق ولا نهائية   والنقد

 الموضوعات وغير ذلك من الخصائص التي كان بعضها من ابتكار البحث. 

وفي المطلب الخامس: تطرق البحث إلى موقف نظرية الأدب الإسلامي من الأشكال الفنية مشيراً 

 إلى أن الإسلام لم يحدد أشكالاً فنية معينة للأدب ولم يحرم ما كان سائداً من أشكال أدبية.

 وفي المطلب السادس

طلح، وعلاقة ناقش البحث المشكلات التي تعترض مسيرة النظرية مثل: الإشكال في المص 

الأدب العربي بالأدب الإسلامي، ومشكلة هذا التقسيم وغيرها. وقد ذيل البحث بخاتمة موجزة 

 وبالهوامش.

عنوانها   وهناك ملحق للبحث تناول قصيدة للشاعر اليمني الكبير عبد الله البردوني بالنقد والتحليل

 . )فجر النبوة( تقع ضمن إطار الشعر الإسلامي الحديث في اليمن

  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

  



 الهوامش

ينظر: الأدب الإسلامي في عهد النبوة وخلافة الراشدين، د. نايف معروف، دار النفائس،       (1)

 وما بعدها. 123م ، ص 1990بيروت ـــ لبنان، الطبعة الأولى، 

بيروت ــ ينظر مثلاً: تاريخ آداب العرب مصطفى صادق الرافعي، دار الكتاب العربي،       (2)

 ومابعدها. 2/279م، 1994لبنان، الطبعة الثانية ، 

ينظر: تاريخ النقد الأدبي عند العرب، د. إحسان عباس، دار الشروق، عمان الأردن، ص       (3)

 وغيرها)انظر الفهرس(. 317، 283، 151، 50

 .28في التاريخ فكرة ومنهاج، سيد قطب، الدار السعودية بجدة، ص                (4)

 .126م، ص 1987منهج الفن الإسلامي، محمد قطب، دار الشروق، الطبعة السابعة،               (5)

دليل الناقد الأدبي، د. ميجان الرويلي، و :د. سعد البازعي، المركز الثقافي العربي، الطبعة       (6)

 .25م، الدار البيضاء، المغرب، ص2005الرابعة، 

 .26، 25ع نفسه، ص المرج               (7)

ومابعدها. وراجع : شعر الدعوة  199ومابعدها، و 31ينظر: الأدب الإسلامي، ص       (8)

الإسلامية في عهد النبوة والخلفاء الراشدين، تحقيق عبد الله بن حامد الحامد، الرئاسة العامة 

سي في الإسلام إلى م، والشعر اليمني السيا1971للكليات والمعاهد العلمية، الرياض السعودية، 

نهاية العصر الأموي، عبده يحيى صالح الدباني، دار الثقافة العربية، الشارقة ــ الإمارات، 

        ومابعدها. 40م، ص2002الطبعة الأولى، 

حوار مع رئيس تحرير مجلة الأدب الإسلامي، د. عبد القدوس أبو صالح، المجلة                (9)

 .26، ص 22نفسها، العدد 

 .503، 487، 387، 283، 198، 151ينظر: تاريخ النقد الأدبي عند العرب، ص           (10)

ينظر: من قضايا الأدب الإسلامي، د. صالح آدم بيلو،دارالمنارة،جدة، السعودية، الطبعة           (11)

 ومابعدها. 7م، ص 1985الأولى، 

 .26ينظر: دليل الناقد الأدبي، ص           (12)

ينظر: المرايا المحدبة من البنيوية إلى التفكيك، د. عبد العزيز حمودة، سلسلة عالم     (13)

 ومابعدها. 291م، ص 1998، نيسان 232المعرفة، العدد 

ينظر: مقدمة لنظرية الأدب الإسلامي، د. عبد الباسط بدر، دار المنارة،جدة ــ السعودية،     (14)

 بعدها.وما 43م، ص1985الطبعة الأولى، 

ينظر: المرايا المقعرة نحو نظرية نقدية عربية، د. عبد العزيز حمودة، سلسلة عالم     (15)

 ومابعدها. 305م، ص 2001، أغسطس 272المعرفة، العدد 

ومابعدها، و البيان في إعجاز القرآن، د. صلاح عبد  2/139ينظر: تاريخ آداب العرب،     (16)

 ومابعدها. 135م، ص 1996ن ــ الأردن، الطبعة الرابعة الفتاح الخالدي، دار عمار، عما

ومابعدها، ونظرية الأدب في ضوء  44ينظر: مقدمة لنظرية الأدب الإسلامي، ص    (17)

الإسلام، القسم الثالث، الأدب والمذاهب الأدبية، د. عبد الحميد بوزوينة، دار البشير، عمان ــ 

 ابعدها.وم 228م، ص 1990الأردن، الطبعة الأولى، 

 ومابعدها. 228ينظر: نظرية الأدب في ضوء الإسلام، ص           (18)

، 298ينظر: الخروج من التيه، د. عبد العزيز حمودة، سلسلة عالم المعرفة، العدد          (19)

     . 349م، ص 2003نوفمبر

ا، دار ابن صحيح البخاري، محمد بن اسماعيل البخاري، تحقيق: د. مصطفى ديب البغ    (20)

 .1030، ص 3222كثير، اليمامة، بيروت ـــ لبنان، الطبعة الثالثة، رقم الحديث 

 ومابعدها. 271ينظر: الخروج من التيه، ص           (21)

     ومابعدها. 13ينظر: المرايا المحدبة ، ص           (22)

راسة الأدبية، د. عماد الدين ينظر: هل للإسلامية مذهبها المتميز ومنهجها الخاص في الد    (23)

   .38، ص 22خليل، مجلة الأدب الإسلامي، العدد 



ينظر: الأدب الإسلامي بين العام والخاص، د. وليد القصاب، مجلة الأدب الإسلامي،           (24)

 .4ص  م، 2005، 46العدد 

 ومابعدها. 65ينظر: من قضايا الأدب الإسلامي، ص           (25)

ً وعالمياً، د. ين    (26) ظر: نحو تفسير إسلامي للأدب دراسات نقدية في الأدب الإنساني عربيا

 .14، 13م، ص 2006محمد أبوبكر حميد، دار طويق، الرياض ـــ السعودية، الطبعة الأولى 

 ومابعدها.  10ينظر: نظرية الأدب في ضوء الإسلام، ص          (27)

 .254ص ينظر: المرجع السابق،           (28)

ينظر: الشعر العذري في ضوء النقد العربي الحديث، دراسة في نقد النقد، محمد بلوحي،     (29)

 .124، 123م، ص 2000من منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق ـــ سوريا، 

 .92منهج الفن الإسلامي، ص           (30)

 .76من قضايا الأدب الإسلامي، ص           (31)

 . 10إلى  7الشمس الآيات من           (32)

 .121، 120ينظر: من قضايا الأدب الإسلامي، ص           (33)

ينظر: في النقد الإسلامي المعاصر، د. عماد الدين خليل،مؤسسة الرسالة، بيروت ــ           (34)

 .39م، ص 1984لبنان، الطبعة الثالثة، 

تحقيق: أحمد محمد شاكر وآخرون، دار إحياء  جامع الترمذي، محمد بن عيسى الترمذي،    (35)

 .997، ص 2630التراث العربي، بيروت ــــ لبنان، رقم الحديث 

ينظر: الأدب الإسلامي بين العام والخاص، د. وليد القصاب، مجلة الأدب الإسلامي،           (36)

 ومابعدها. 7، ص 46العدد 

الجرجاني، قرأه وعلق عليه محمود محمد شاكر، ينظر: دلائل الإعجاز، عبد القاهر     (37)

 ومابعدها. 14م، ص 1992مطبعة المدني: القاهرة، دار المدني بجدة، الطبعة الثالثة، 

 .105ينظر: في النقد الإسلامي المعاصر، ص           (38)

 .8، ص 46ينظر: الأدب الإسلامي بين العام والخاص، مجلة الأدب الإسلامي، العدد           (39)

لبنان -ينظر:رحلتي مع الأدب الإسلامي ، د. نجيب الكيلاني مؤسسة الرسالة،بيروت          (40)

 .61م، ص 1985الطبعة الأولى، 

ينظر: النقد الأخلاقي أصوله وتطبيقاته، نجوى صابر، دار العلوم العربية، بيروت ـــ     (41)

 وغيرها. 50، 49، 46، 45، 44، 11م ، ص 1990لبنان، الطبعة الأولى، 

ينظر: النقد الأدبي الحديث، د. محمد غنيمي هلال، دار العودة، بيروت ــــ           (42)

 ومابعدها.  29م، ص 1987لبنان،

ينظر: مقدمة في الأدب الإسلامي المقارن، د. الطاهر أحمد مكي، عين للدراسات     (43)

 .3م ، ص 1994والبحوث، القاهرة ـــــ مصر، الطبعة الأولى، 

حوار مع رئيس تحرير مجلة الأدب الإسلامي، د. عبد القدوس أبو صالح، المجلة           (44)

 .26، ص 22نفسها، العدد 

 .3ينظر: مقدمة في الأدب الإسلامي المقارن، ص          (45)

 ينظر: المرجع السابق، راجع فهرس الموضوعات.          (46)

 95رية الأدب في ضوء الإسلام، صينظر: نظ          (47)

 .11الرعد من آية           (48)

معجم السفر للسلفي، أبو طاهر السلفي، تحقيق: عبد الله عمر البارودي، دار الفكر، بيروت     (49)

 .143، ص 202م، رقم الحديث 1993ــــ لبنان، 

 

 

  

  



 )ملحق(

 )فجر النبوة( وانفجار الشعر

( نلتقي بقصيدة جليلة جلالة مناسبتها من أرض بلقيسالبردوني الأول )في ديوان عبد الله 

وموضوعها بعنوان )فجر النبوة( وفضلاً عن جلالة الموضوع والمناسبة فإن البردوني طار 

بالقصيدة إلى عالم الجمال الشعري الأصيل الذي لا يتكأ أو يتكل على جلال الموضوع أو 

أن الجمع بين جلال الموضوع وجمال الشعر يخفق فيه المناسبة أو الأفكار المجردة، مع 

ً بمحمد صلى الله عليه وسلم نبياً  الكثيرون من الشعراء لاسيما عندما يكون الموضوع متعلقا

ً أمام الشاعر في أن يترجمها  ً ورجلاً تاريخياً عظيماً، لأن عظمة الموضوع تشكل تحديا وإنسانا

ً قال شعراً يرتقي إلى مستوى هذه العظمة بحي ث يستمد جماله من ذاته لا من الموضوع وقديما

الأصمعي )الشعر نكد باب الشر فإذا أدخلته في الخير لان هذا حسان بن ثابت فحل من فحول 

الجاهلية فلما دخل في الإسلام ضعف شعره(، وليست المسألة مرتبطة بالخير والشر كما أشار 

الشعر وتمثل الشاعر للغة وللموروث الأدبي الأصمعي ولكنها تكمن في قوة الموهبة وعبقرية 

ً وفي خصوبة التجربة الشعرية وغير ذلك ، أما البردوني هنا فقد أنشأ قصيدة في  تمثلاً عميقا

المولد النبوي الشريف فاقت في جمالها وشعريتها ما قاله شعراء الدعوة الإسلامية في عهدها 

ادة به، ولعل تفوق البردوني يعود إلى قوة الأول من شعر في مدح الرسول والثناء عليه والإش

عبقريته الشعرية وإلى تمثله للتراث الثري في هذا الموضوع، أما شعراء العهد الأول فقد كان 

موضوع النبوة جديداً في شعرهم وكانوا يسيرون في طريق ليست معبدة فيما يخص هذا 

. يقول الشاعر في مطلع الموضوع البكر على عكس البردوني الذي عاش في العصر الحديث

 قصيدته:

 صور الجلال وزهوة الأمجاد

 صور من الأمس البعيد حوافل

 فطرت تعيد مشاهد الماضي إل الـ

 حملت من الميلاد أروع آية

 زمر من الذكرى تروح وتغتدي

 وتزف وحي المولد الزاهي كما

 سكبت نمير الوحي في إنشادي  

 بالذكريات روائح وغوادي

 الغد المتهادييوم الجديد إلى 

 غمرت متاه الكون بالإرشاد

 وتشق أبعاداً إلى أبعاد

 زف النسيم شذا الربيع الشادي

فانظر إلى جلال الألفاظ والتراكيب وإلى امتداد الإيقاع وانسيابه في انسجام بديع مع الموضوع 

عجزة، والمضامين، فالشاعر في هذا المقطع المطلع يصور ما دفعه إلى عالم هذا الموضوع الم

وهو دافع شعري واضح فليس في الأمر إلزام أو تكلف أو إسقاط واجب ف )صور الجلال( 

و)زهوة الأمجاد( هي التي أوحت إلى الشاعر أن يقول ما قال فهي التي )سكبت نمير الشعر في 

إنشادي( وغير ذلك صور من الماضي ومشاهد وذكريات انبعثت انبعاثاً شعرياً في روح الشاعر 

لت حية متألقة ممتدة عبر الأجيال والآجال، ولا أرى أقدر من الشعراء على تجديدها لأنها ظ

ً بحيث تكون غضة وطرية وخالية من شوائب الأزمنة والأمكنة، لقد روي أن أبا بكر  روحيا

الصديق رضي الله عنه، مر بجماعة من أهل اليمن كانوا يستمعون إلى القرآن فيبكون ، فقال:) 

 ل الأمر حتى قست القلوب(، فالتجديد الروحي إذن مسألة مهمة والشعر أهل لذلك.كنا هكذا في أو

ومن ثم ينتقل الشاعر إلى المقطع الثاني من قصيدته مخاطباً )الميلاد النبوي( في ذكراه العطرة ثم 

ً لا تاريخياً، إذ نسج من التاريخ والدين  يسترسل في سرد صور من السيرة النبوية سرداً شعريا

 بوة كائناً شعرياً مستقلاً جميلاً، يقول في مطلع هذا المقطع:والن

 ذكراك فجر دائم الميلاد               يا فجر ميلاد النبوة هذه



فانظر في هذا البيت البديع في وصفه لذكرى المولد النبوي وصفاً جديداً طريفاً موحياً، لقد اقترن 

هذا الفجر إنما هي فجر ولكنه دائم الميلاد، لقد تركت الفجر بالميلاد، والميلاد بالنبوة ثم إن ذكرى 

لفظة )دائم( في المعنى الشعري أثراً عميقاً ، فقد أعطت صفة الديمومة المتحركة الخالدة للميلاد 

 النبوي فهو ليس مجرد مناسبة عابرة كسائر المناسبات، إنها فجر يولد فيولد إلى آخر الدهر. 

دة وصفه الشعري لما تلا النبوة من أحداث وردود أفعال تاريخية ثم يواصل الشاعر في هذه القصي

 مختلفة قائلاً: 

 وتهلل الكون البهيج كأنه

 وأفاقت الوثنية الحيرى على

 فمواكب البشرى هناك وهاهنا

 والمجد ينتظر الوليد كأنه

 وترعرع الطفل الرسول فهب في

 وسرى كما تسري الكواكب ساخراً 

 بالغدر يسعى خلفه وأمامه

 لا لم يزل يمشي إلى غاياته

 حفل من الأعراس والأعياد  

 فجر الهدى وعلى الرسول الهادي

 تبني الوجود بأكرم الأولاد

 والمجد والعليا على ميعاد

 دنيا الفساد يبيد كل فساد

 بالشوك بالعقبات والأنجاد

 بالهول بالإبراق بالإرعاد

 وطريقه لهب من الأحقاد

هكذا مضى الشاعر يسترسل في سرده الشعري المجسد للمضامين كأنما عصر التاريخ في كأس 

 من الشعر فقدمها لنا: 

ً للهدى وسيوفها   فدعا قريشا

 فمضى يشق طريقه ويطير في

 ً  ويدوس أخطار العداوة ماضيا

 لا يركب الأخطار إلا مثلها

 وتصاممت فئة الضلالة واعتدت

 عداواهتاجت الهيجا فأصبحت ال

 لا تسكت الأوغاد إلا وثبة

 ومن القتال دناءة وحشية

 تهفو إلى دمه من الأغماد  

 أفق العلا والموت بالمرصاد

 في السير لا واهٍ ولا متمادي

 خطر يعادى في العلا ويعادي

 فأتى إليها كالأتي العادي

 خبراً من الماضي وطيف رقاد

 نارية غضبى على الأوغاد

 حمقى ومنه عقيدة ومبادي

لا أريد أن أسترسل في تفسير الأبيات ، فإيرادها كاملة يغني عن شرحها ولكن أكتفي بالتعليق 

عليها فهذا المقطع الذي مضى يجسد رحلة النبي صلى الله عليه وسلم الشاقة من مهده إلى لحده، 

ى كسر فهكذا توالت الأفعال في الأبيات لتصور تلك الملحمة الخالدة، بيد أن الشاعر كان يعمد إل

حدة السرد من خلال لجوئه إلى الجمل الاسمية معلقاً على ما يجري ومفلسفاً له في بعض الأبيات 

 التي مثلت دافعاً لاستئناف السرد وسيرورته.

المقطع الثالث فقد خلص الشاعر إلى وصف أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم من خلال  أما

وصفهم الشعراء في صدر الإسلام وصفاً لا يخلو صور شعرية مجسدة لعظمة أولئك الرجال، لقد 

 من الملامح الجاهلية كقول الشاعر كعب بن زهير رضي الله عنه يصف المهاجرين:

 شم العرانين أبطال لبوسهم  

 يمشون مشي الجمال الزهر يعصمهم

 لا يقع الطعن إلا في نحورهم

 من نسج داؤود في الهيجا سرابيل  

 ضرب إذا عرد السود التنابيل

 وما لهم عن حياض الموت تهليل

نابع من الثقافة الجاهلية القبلية، أما البردوني فقد تمثل الثقافة  -على قوته –فهذا الوصف 

 الإسلامية في وصفه لهذه الثلة المثالية المباركة قائلاً: 



 خاض الرسول إلى العلا هول الدجى

 واقتاد قافلة الفتوح إلى الفدا

 وحولهوهفا إلى شرف الجهاد 

 قوم إذا صرخ العراك توثبوا

 وتماسكوا جنباً لجنب وارتموا

 ولظى الهجير اللافح الوقاد  

 والمكرمات دليلها والحادي

 قوم تفور صبابة استشهاد

 نحو الوغى في أهبة استعداد

 كالموج في الإرغاء والإزباد

 إلى أن يقوم فيهم:

 همممممم فمممممي السممممملام ملائمممممك ولمممممدى الممممموغى

 الممممممممذين تفتحممممممممتوهممممممممم الألممممممممى الشممممممممم 

 الناشممممممممممرون النممممممممممور والتوحيممممممممممد فممممممممممي

 الطائرون على السيوف إلى العدا

 جمممممممممن تطيمممممممممر علمممممممممى ظهمممممممممور جيممممممممماد  

 لجيوشمممممممممممممهم أبمممممممممممممواب كمممممممممممممل بممممممممممممملاد

 دينممممممممممما الضممممممممممملال وعمممممممممممالم الإلحممممممممممماد

 والهابطون على القنا المياد

ليست هذه القصيدة الوحيدة التي أنشأها البردوني في المولد النبوي فثمة عدد من القصائد 

ً معيداً في مدرسة  تضمنتها دواوينه الأولى أنشأها في الموضوع نفسه لاسيما عندما كان مدرسا

عل دار العلوم بصنعاء، وكانت الدار تحتفي كل عام بهذه المناسبة التاريخية الدينية العظيمة، ول

الشاعر في تلك القصائد كان يضخ المضامين الحقيقية للإسلام لما في ذلك من تنوير وتثوير في 

ظل نظام إمامي يتمترس وراء الدين وهو بعيد عن روحه التاريخية المتجددة وعن فكره الإنساني 

المعتدل وحثه على التقدم والنماء وإعمار الأرض، ولكنه تمسك بقشوره وتعسف في تأويله 

سخره للسياسة، وخدر به الشعب، وقمع طلائعه وثوراته كما يفعل المستبدون في كل زمان و

ومكان في علاقتهم بالدين، فمن هنا لم تخرج قصائد البردوني هذه عن رسالة تنوير الشعب 

 وتثويره في سبيل تحرره وانعتاقه وانفتاحه وتقدمه الاجتماعي. 

ن السابقين من القصيدة سيرة النبي صلى الله عليه وسلم وإذا كان البردوني قد تناول في المقطعي

وصفة أصحابه بطريقته الشعرية الفريدة الآسرة، فإنه في هذه الجولة الثالثة منها يصف أصداء 

الدعوة الإسلامية في شعاب التاريخ الإنساني، , وكيف كان الإسلام ثورة شاملة عميقة ممتدة عبر 

 الزمان والمكان إذ يقول:

 الرسول من التفرق وحدةبعث  

 فتعاقدت قوم الحروب على الصفا

 وتحركت فيها الأخوة مثلما

 ومحا ختام المرسلين عن الورى

 فهناك تيجان تخر وهاهنا

 وهناك آلهة تئن وتنطوي 

 والمرسل الأسمى يوزع جهده

 حتى بنى للحق أرفع ملة

 وشريعة يمضي بها جيل إلى 

 ومن العدا القاسي أرق وداد  

 في غاية ومراد وتوحدت

 تتحرك الأرواح في الأجساد

 صلف الطغاة وشرعة الأنكاد

 بين السكون مصارع استبداد

 في خزيها وتلوذ بالعباد 

 في الحق بين هداية وجهاد

 ترعى حقوق الجمع والأفراد

 جيل وآزال إلى آماد

من هذه المفارقات نسج الشاعر أبياته، ولكنها مفارقات واقعية وتاريخية لقد صار التفرق الذي 

ساد قبل الإسلام وحدة قوية بعد الإسلام وتحولت العداوة إلى محبة، وكان بذلك بشهادة القرآن 



واح الكريم في آيات متفرقة ، وما أجل وأجمل أن تتحرك الأخوة في نفوس القوم كما تتحرك الأر

في الأجساد باعثة فيها الحياة الحقيقية الفطرية ، فالمحبة جديرة بخلق الوحدة ، أما الأنانية 

والهيمنة فلا يصنعان إلا التفرقة، وانظر إلى هذا البيت الذي يصور مصير الآلهة الجاهلية 

 الوثنية:

 في خزيها وتلوذ بالعباد     وهناك آلهة تئن وتنطوي

لوذ بهم بعد أن كانوا يلوذون بها جهلاً وضلالاً، والأصنام في الواقع لا لقد أضحت آلهة القوم ت

تلوذ بأحد ولا ينبغي أن يلوذ بها أحد ولكن هذا هو منطق الشعر في تصوير الأشياء والحقائق، 

 وما ألطف إشارة الشاعر واصفاً السياسة الإسلامية حين قال:

 لأفرادترعى حقوق الجمع وا     حتى بنى للحق أرفع ملة 

فالإسلام بحق قد حفظ حقوق الجماعة أو الشعب أو الأمة، كما حفظ حقوق الأفراد من غير ضرر 

ولا ضرار، فما أكثر الأنظمة المختلفة التي صادرت حقوق الأفراد في سبيل الجماعة أو الشعب 

 أو صادرت حقوق الشعوب والجماعات لمصلحة الأفراد فيحدث بذلك الإخلال بالتوازن الفطري

الطبيعي. ويطوي الشاعر قصيدته بتحية مزجاة إلى صاحب الذكرى العطرة صلى الله عليه 

وسلم، ولكنها تحية شعرية لا اعتيادية ، كما لم نجدها صلاة عليه كما يفعل كثير من الشعراء في 

 ختام قصائدهم يقول:

 يا خير من شرع الحقوق وخير من

 يا من أتى بالسلم والحسنى ومن

 منك فكرة شاعرأهدي إليك و

 آوى اليتيم بأشفق الإسعاد  

 حقن الدما في العالم الجلاد

 درس الرجال فهام بالأمجاد

هذه هي صلاة الشعر والشاعر في محراب النبوة، إذ بعثها صافية من ينبوعها التاريخي وزج بها 

في ميدان الحاضر حيث ينبغي أن تكون وحيث يخدم الماضي الحاضر وليس العكس من غير 

 تعسف أو تقليد أعمى.

وقد تجلت في آخر شطر طبيعة البردوني العبقرية في توقه المبكر العميق إلى المجد وقد كان له 

 ما أراد إذ دخل التاريخ من أجمل أبوابه. 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  



  
 


