بسم الله الرحمن الرحيم

كَسْرُ البِنَاءِ اللُّغوي 

 دِرَاَسَةٌ في أُسْلُوبِ المُطَابَقَةِ عِنْدَ المُتَنَبِي

مَلخصُ البحث:
يَتَنَاوَلُ هذا البَحْثُ كَسْرَ البِنَاءِ اللّغوي باعتباره ظاهرةًًً تعتمدُ على الخروجِ على النّمطِ المِثالي للأداء، وهي دِراسةٌ تستمدُ مظاهِرَها في شِعْرِ أبي الطّيب المتنبي ( 303– 354هـ ، 915- 965م) الذي انْحَرَف كثيراً في أساليبه عن النّمط المعهود بحثاً عن تركيبٍ غيرِ عاديٍ، وذلك لغاياتٍ فنيةٍ وجماليةٍ، كسراً يسببُ للمتلقي هِزّةً غير متوقَّّعةٍ، فالمتنبي عند اسْتِعْمَالِه الفنّيّ للّغة يَمِيْلُ ميلاًً شديداً نحو كَسْرِ رَتَابِة النّظامِ اللُّغوي المُعْتَادِ على عدةِ مستوياتٍ. 

 وهذا الانحرافُ في الأسلوبِ هو السببُ الأوّلُ الذي جعل النّقادَ يُعْنَونَ بشِعْرِه في مُخْتَلفِ العصور إعجاباً بالطّريقة التي عالج بها بعض النّصوص، لأنّ ما يهمّ الناقد في النّصّ الشّعري لا يتوقف على ما يَقُوله النّصُ، وإنّما الطّريقةُ التي يُقالُ بها النّصُ أيضاً.

والمنهجيةُ الّتي اتبعتُها هي الاستقراءُ ثُمَّ التَّحليلُ، وذلك بمدارسةِ الديوان واستخراجِ ما فيه من أساليب لم تتفقْ نَمَطُها مع القواعدِ الأساسيةِ إلي تتبعها اللُّغة.

والجديد ُفي هذه الدراسةِ هو تبريرُ هذا الانحراف اللّغوي على أنَّه تشكيلٌ للغة حسبما تقتضيه حاجةُ الشَّاعر النَّفسية ، وبالطَّريقة التي يراها أكثر تأثيراً للمتلقي، لإحداثِ عُنْصُرِ الإحْساسِ بالدهشةِ والمفاجأةِ.
أما النتائجُ المُتَوَصَّل إليها فهي أنّ المتنبي في سلوكه هذا المسلك لا يمكن أنْ تُوصف لغته بالضّعفِ أو يُوصف هو بالعَجْزِ عن الأخذِ بناصيتها ، بل هو دليلٌ لجُرْأَتِه وتَصَرُّفِه ، إذ أنّه يُريدُ أن يُعَبَّر عن شيء في نَفْسِه لا تُؤَدِيه اللّغةُ العاديةُ فَتَصَرَّفَ في أدَاتِه اللّغويةِ بِوَعِيٍ.
د. الصادق محمد آدم 
جامعة النيل الأزرق- كلية التربية 
 قسم اللغة العربية
Break the linguistic construction
Study in the style of matching (Mutanabi)
Abstract:
       This study deals with breaking the construction of  language as a phenomenon based on departures from the ideal pattern of performance, the study draws its manifestations in the poetry of Abu Tayeb  Mutanabi (303-354 AH - 915 - 965), which swerve a lot in the methods of the pattern typically search for the installation of an unusual and for the purposes of technical and aesthetic ,fractures cause  the recipient of an un expected jolt, Valmtenba when used technical language tends to ward a strong tendency to break  the monotony of  the usual language on several levels.
  This deviation in the method is the first reason that made critics mean hair in different ages admired the way you handled some of the texts, the critic, because what matters in the poetic  text does not depend on what the text says, but the way in which the text is said, too.
D. Elsadig Mohammed Adam
Blue Nile University
Faculty of Education -Department of Arabic Language
المقدمة:

الحَمْدُ للهِ رَبِّ العالمين والصَّلاةُ والسَّلامُ على أشرف المرسلين سيدنا محمدٍ وعلى آله وأصحابه أجمعين.

وبعد:

يُعدُّ المتنبي فلتةً من فلتاتِ الدَّهر فقد ملأ الدّنيا وشغل النّاس كما قال ابن رشيق وقد أحسَّ هو ذلك فقال(
):

وما الدّهرُ إلاّ من رُوَاةِ قصائدي *** إذا قلتُ شِعْراً أصبح الدَّهرُ منشداً

وهذه دراسةٌ تتناولُ هذا الشَّاعرَ المتفرِّدَ في لغته وأسلوبه عُنوانُها (كَسْرُ البِنَاءِ اللُّغَوي، دِراسَةٌ في أُسْلوبِ المُطَابَقةِ عِنْدَ المُتَنَبِي) . استَقَيتُ مادَتها مِنْ خِلالِ تَتَبُعِ ديوانه، و بعد تَحَقُقِي مِنْ وجودِها بكثرةٍ في شِعْرِه افترضتُ أنَّه كان يَقصُدُ استخدام هذا الأسلوب لغايةٍ نفسيةٍ فحاولتُ تفسِيرَها من خِلالِ الدَّرسِ الأسلوبي. فبدأتُ بتعريفها وتحديد مجالِها وموقِعِها وقُرْبِها أو بُعْدِها مِنْ الأُسْلوبيةِ ، ومِنْ ثَمَّ تناولتُ مفهومَها عند القُدماءِ والمحدثين وقَيْمَتَها الفنيةَ والجماليةَ ، فتوصلتُ إلى نتائجَ أحسبُ أنَّها صَحِيحَة. فوضَعْتُ لها خُطَةً على النَّحو التالي : 

· مَفهومُ المُطابقةِ ومجالُها.
· مَفهومُ الدِّراسةِ لكسر البناء اللغوي.
· كسرُ البناءِ اللُّغوي بين البلاغةِ والأسلوبية.

· مَفهومُ كَسْرِِ البِنَاءِ اللّغوي عند القدماءِ والمحدثين.
· القيمُ الجماليةُ والفنيةُ لكَسْرِ البِنَاءِ اللّغوي.
· كسرُ البناءِ اللّغوي ودلالتُه دراسةٌ في شِعْرِ المتنبي. 

· مُسْتَوياتُ كَسْرِِ البِنَاءِ اللّغوي عند المتنبي:
أ- : على مُسْتَوى الشّخصِ .
ب-: على مُسْتَوى العَدَدِ.
5- : على مُسْتَوى النّوعِ.
الخاتِمَةُ.

مَفهومُ المُطَابَقةُ ومَجَالُها:
أولاً: مَفْهُومُها:
   المطابقةُ في أصلِ الوضعِ اللُّغوي : أنْ يَضَعَ البعيرُ يدَه موضعّ رِجْلِه (
). قال الأصمعي(
) : المطابقةُ أصلُها وَضعِ الرِّجلِ موضعِ اليدِ في مشي ذَواتِ الأربع . وقال الخليلُ: طابقتَ بين الشيئين ، إذا جمعتَ بينهما على حدٍ واحدٍ . وطابقه : وافَقَهُ ، وتَطَابَقَ الشَّيئَانِ تَسَاوَيَا.
  وفي اصْطِلاحِ الدِّراسةِ هو أنْ يوافِقَ الضَّميرُ مَرْجعَهُ في الشَّخْصِِ : تكلماً ، وخِطَابَاً ، وغَيْبَةً ، وفي العددِ : إفراداً وتَثْنِيَةً وجمعاً، وفي النَّوعِ : تذكيراً وتأنيثاً.
ثانيا: مَجَالُها :

  مجالُ المطابقةِ هو الضّمائرُ فَفِيهِ تَتَقَابَلُ تَكَلُمَاً وخِطَاباً وغَيْبةً، فيتطابقُ الاسمُ الظَّاهرُ مع ضَمِيرِ الغََيْبَة، أو يتطابقُ مع ما يَعُودُ إليه، ويتطابقُ ضَمِيرُ المتكلمِ مع نظيره، وكذا ضَمِيرُ الخِطَابِ، وذلك حين يَكُونُ أحدُ الضّمائرِ مبتدأ مُخْبَرٌ عنه بفعلٍ. وهذا التطابقُ ضرورةٌ لغويةٌ ، فلا يمكن أنْ نبدأ الكلام عن شخصٍ غائبٍ مثلاً ثُمَّ نُعِيدُ الضَّمائرَ الخاصَةَ به في صُورةِ المُتكلمِ أو المُخاطبِ دون ضرورةٍ، ودون وجودِ ما يَمْنَع اللّبس.

  وهذا الأسلوبُ الذي يُقْصَدُ به التَّنوعُ في الضّمائر المختلفةِ قُصَدَ مِنْهُ لفتُ انتباهِ السامِعِ ، وقد اُسْتُعْمِلَ في القِصَةِ الحَدِيثَةِ بكثرةٍ كتكنيكٍ جديدٍ(
)، ولا نبالغ إذا قلنا إنّ أهم التقنياتِ الرِّوائيةِ والقَصَصِيةِ هو العدولُ في اسْتِعْمَالِ الضّمائرِ ، وقد يُخَيَّل إلى الدّارسِِِ للوهلةِ الأولى أنّها صفةٌ منقولةٌ عن الآدابِ الغربيةِ، أو الأجنبيةِ على العُمُومِ، وفدتْ مع الأنواعِ الأدبيةِ الّتي دخلتْ الأدبَ العربي كالقصةِ والمسرحيةِ والرِّوايةِ، ولكن مراجعة سريعة للتراث العربي البلاغي تُثْبِتُ أنّها صِفةٌ أسلوبيةٌ راسخةٌ الأصولِ في اللّغةِ العربيةِ ، بَلْ قد اعْتَقَدَ بعضُ البلاغيين أنّها صفةٌ بلاغيةٌ مقصورةٌ على اللّغةَ العربيةَ دُونَ غَيرِها من اللّغات(
).

مفهومُ الدِّراسةِ لِكَسْرِِ البِنَاءِِ اللُّغَوِي:
   معلومٌ أنَّ لُغَتَنَا العربيةَ معياريةٌ في مُعظمِ قواعدِ بِنَائِها وصِِيَاغَةِ جُمَلِها ، تَسِيرُ وِفْقَ أنْظِمَةٍ لُغويةٍ وقوانينَ لا يخرج الكاتبُ عنها إلَّا ضِمْنَ معاييرَ استثنائية محددةً ، وبشروطٍ معروفةٍ يجبُ أنْ يَلْتَزِمَ بها ، فإذا خرج عن المألوفِ فقد انزاحَ وحادَ عَنْ السمت المُتَعارف عليه - وهذا ما تعنيه الدِّراسةُ بكسرِ البِنَاء اللُّغوي - ، ولذلك نرى أنَّ الشُّعراء يحيدون عن سِمْتِ العربية ، أكثر من الكُتَّابِ ، وذلك طلباً لاستقامةِ الوزنِ والقافيةِ ، ولتَأْدِيةِ معانٍ تكونُ أعمقَ وأبلغَ وأشدَّ تأثيراً على النُّفوس في حالةِ الخروجِِ على قواعدِ اللُّغة، ولذلك كانتْ الضَّرورات الشِّعرية. بِلْ إنَّ الشَّاعر ، ولا سِّيما الشَّاعر المجوّد يخرج كثيراً عما أبيح له في الضَّرورات معتمداً على مقولة " يَحِقُ للشَّاعرِ ما لا يَحقُ للَّناثر " ، بَلْ ويَبْحَثُ عن معانٍ جديدةٍ يرى أنّ تَحْقِيقَها بالطُّرقِ المألُوفةِ في صِياغَةِ التَّراكيب أمرٌ غيرُ مُمكنٍ ، فكان عليه أنْ يَنْزَاحَ ويُكْسِرَ البِنَاءَ لتَحْقِيقِ ما يَصْبُو إليه، ، وشد السَّامعِ أو القارئ .
كَسْرُ البِنَاءِ بين البلاغةَ والأسلوبية:

  يُعَدُّ كَسْرُ البِنَاءِ (في المُطَابقةِ بين الضّمائرِ) من الألوانِ البلاغيةِ ومِنْ الظَّواهرِ التّعبيريةِ التي يُعْنَى علم الأسلوبِ برصدِها وتَحْلِيلِها في لغةِ الأدبِ، والواقعُ أنّ ميدانَ هذا العلم النّاشئ في أحضانِ علمِ اللّغةَ الحديث يتداخلُ تداخلاً بيّناً مع ميدانِ علم البلاغة العربية في صيغته التي استقرتْ منذ بضعِ مئاتٍ مِنْ الأعوامِ .. وهو تداخلٌ لا يرتدّ إلى علاقةِ  تأثيرِ وتأثرِ بين العِلْمَين ، بل إلى تلاقِيهِمَا مَنْ حُيثُ التَّوجهِ أو الغايةِ إذ إنّ وظيفةَ كِلَيهِمَا هي: التقاطُ النّتوءاتِ أو التَّحولاتِ التّعبيرية في لغةِ الأدبِ للكشفِ عن شُحْنَاتِها التّأثيرية أو الدّلالية (
). 

   إنّ نظر البلاغيين لأسلوب كسر البناء قد شابَه غير قليلٍ من ألوان الاختلاف ، ولكنّنا إذا نَحْيَّنَا هذا الخلافَ جانباً فسوف نجدُ كثيراً من نقاطِ الالتقاءِ أو بالأحرى اتفاقاً بين هؤلاء البلاغيين جميعاً على حقيقة أنّ هذا اللّون البلاغي هو ضربٌ من التّحولِ أو العُدولِ في مَسَارِ التّعبيرِ ، وهذا التّحولُ أو العُدولُ هو جوهرُ الأسلوبِ في نظرِ المعاصرين، ومن ثََمَّ من الطّبيعي أنْ تَرْتَكِزَ تحليلاتُ البلاغيين لصُوَرِ الالتفاتِ، والعُدولِ، والانحرافِ، وشجاعةِ العربيةِ، والخروجِ عن مقتضى الظاهرِ على كثيرٍ من المبادئ التي حَدَدَهَا واسْتَنَدَ إليها علمُ الأسلوبِ. 

ومن نماذج الاتفاق بين العِلْمَين(البلاغة والأسلوب) التّعبير عمّا عُرف في الدّرس الأسلوبي بالانحراف: فالأسلوبُ المنحرفُ هو بناءٌ لغويٌ متميّزٌ يستمدُ مقومات تميَّزه من داخله – إذا نظرنا إليه من زاويةِ المُنْشِئ – أي من طبيعةِ سماته اللّغوية وخواصه النّوعية التي يتميّز بها من نَمَطِ الخِطَابِ العادي ، ذلك أنّه لا يُسَايُر الشّائعَ المألوفَ من قواعدِ اللّغة وأعرافها ، بل بالأحرى هو كسرٌ لهذه القواعد وخروجٌ متعمّدٌ على تلك الأعرافِ، تَتَفَجرُ به طاقاتُ التّعبيرِ والإيحاءِ ما تعجزُ اللّغةُ في مستواها النّمطي السائد عن تحقيقه (
).

في ضوءِ هذا المَنْظُورِ كان تعريفُ الأسلوبِ بأنّه : " انحرافٌ عن قاعدةٍ ما" أو بأنّه "لحنٌ مبررٌ" أو هو " انحرافٌ عن نموذجٍ آخرٍ من القول يُنظرُ إليه على أنّه نمطٌ معياريٌ" أو هو "مجموعُ المفارقات التي نُلاحِظُها بين نظامِ التركيبِ اللّغوي للخِطَابِ الأدبي وغيره من الأنظمة" (
) .

فالأسلوبُ المنتمي إلى الكلامِ بطبيعةِ الحالِ هو عدوانٌ مُسْتَمِرٌ على ذلك النّظام وانتهاكٌ  مطردٌ  لسننه وأعرافه.

وفي رأي أتباع نظرية النَّحو التّحويلي أنّ أبناءَ اللّغةِ يستطيعون التمييز بين ثلاثةِ أنماطٍ من التراكيب:  تراكيبٌ صَحِيْحَةٌ تُؤَدِي المعنى ، وأخرى فاسدةٌ لِخُلوها منه، وثالثةٌ لا تنتمي إلى أيّهما ، إذ هي من جهةٍ لا تتسم بالفسادِ لأنّها تؤدي معنى يمكن تفسيره أو شرحه على نحو ما، وهي من جهةٍ أخرى لا تتسم بالصِّحةِ الكاملةِ ، لأنّ بِنْيَتَها التركيبية تختلفُ أو " تنحرفُ" بدرجاتٍ متفاوتةٍ عن الصّورةِ المثلى للكفايةِ اللّغوية ، وهي لهذا وذاك تُسَمى الجمل غير النّحوية أو الجمل المقاربة.

وبدراسة بعض الأسلوبيين لهذا النّمط الثّالث من التراكيب لاحظوا أنّه أكثر دوراناً على لغة الشّعر منه في لغة النّثر ، ورتّبوا – بناءً على ذلك- القول بأنّ تلك الجمل المقاربة أو غير النّحوية هي "ظواهرُ أسلوبية"(
).

فبنية الالتفات – مثلاً - لا تتحقق إلاَّ عندما يتوالى في سياقٍ أو نسقٍ كلامي واحدٍ عُنصرانِ مُتماثلانِ وظيفياً أو معنوياً وينحرفُ الثّاني منهما عن الأوّل في نمطِ الأداء .

من هذه الزاويةِ اُستخدمتْ مادةُ الانحرافِ في تُرَاثِنا البلاغي للدلالةِ على طبيعةِ التّحولِ أو الانكسارِ في ظاهرةِ الالتفاتِ ، نجدُ ذلك على سبيلِ المِثَالِ في تحليل الزمخشري للالتفات عن الخِطَابِ إلى الغَيْبَة في قوله تعالى: {إِنَّ هَذِهِ أُمَّتُكُم ْأُمَّة ًوَاحِدَة ًوَأَنَا رَبُّكُمْ فَاعْبُدُونِ (92) وَتَقَطَّعُوا أَمْرَهُم ْبَيْنَهُمْ } (
).  فهو يقولُ: "والأصلُ: تقطّعْتُم إلَّا أنّ الكلامَ (حُرّف) إلى الغَيْبَة على طريقة الالتفات"(
). 

كما نجدْه أيضاً في نظرةِ ابن الأثيرِ في قوله عز وجل: {صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ  }(
). وذلك حيثُ يَقُولُ: " فأصرح بالخطاب لمَّا ذكر النّعمةََ ... فلمَّا جاء إلى ذِكْر الغضبِ جاء باللفظ (منحرفاً) عن ذِكُرِ الغاضِبِ ، فأسْنَدَ النّعمةََ عليه لفظاً ، وزوى عنه لفظَ الغائبِ تحنناً وتلطفاً"(
).

القِيَمُ الجَمَالِيةُ والفَنِّيِةُ لكَسْرِ البِنَاءِ اللُّغوي:  

  اللُّغَةُ في حَيَاتِها مَحْكُومةٌ بقانونٍ صارمٍ ، ولكنْ بالرّغم من هذا القانونِ الصّارمِ الذي وُضعَ لِحِفْظِ المعنى من الإلباس ، قد يُسْمَحُ في بعض الأحيان خروجُ بعضِ الأساليب على هذا القانون ، فتجري مُخَالِفَة لقوانين اللّغةِ ، ومُخَالِفَة لِنُظُمِها المُعْتَمَدَة، وهي مُخَالَفَةٌ مقْصُودَةٌ، لأنّ اللّغةَ تُبِيْحُ الخروجَ عن الشّروطِ للضَّرورة . إلاّ أنّنا نُرِيْدُ أنْ نُؤَكِدَّ بأنّ هذا الخروج ليس ضرورةً ، وإنّما هو اتساعٌ ومرونةٌ في اللّغةِ وبلاغةٌ ، ويُؤَيْدُ ما نقوله الألوسي في تَنْبِيْهِهِ على أمورٍ تقعُ في فَصِيحِ الكلامِ وليستْ من الضرائرِ، حيثُ يقول(
): " وقعتْ في الكلامِ الفَصِيحِ أمورٌ تُعْتُبَرُ بلاغةً وإحْكَامَاً وليستْ من الضرورةِ ، فإذا وقعَ مِثْلُها في الشِّعر أو غيره لم يُنسبْ إلى قَائِلِه عَجْزٌ ولا تَقْصِيرٌ كما يَظُنُ مَنْ لا عِلْمَ لَهُ ولا تَفْتِيشَ عنده... ومن ذلك أنْ يُذْكَرَ شيئانِِ ثُمَّ يُخْبَرُ عن أَحْدِهِمَا دونَ صَاحِبِه اتِسَاعاً، كما قال تعالى: {وَإِذَا رَأَوْا تِجَارَةً أَو ْلَهْوًا انْفَضُّوا إِلَيْهَا }(
)"، أو يُجْعَلُ الفِعلِ لأحدِهِما ويُشْرَكُ الآخرُ معه". 

وكَسْرُ هذا البِنَاءِ اللّغوي غالباً ما يكونُ له أغراضٌ تُعْطِي الأسلوبَ أبعاداً بلاغيةً وجماليةًً. قال شوقي(
):

قََطَعُوا بأيدِيهِمْ خُيوطَ سِيادةٍ  *** كانتْ كخَيْطِ العَنْكَبُوتِ ضِئَالا

قال العقادُ: " (إنَّ ضئالاً) في هذا البيتِ الذي وصَفَ به شوقي سيادةَ بني عثمان لتَحْمُد للإعراب العربي ، تلك الطّمأنينةُ التي تَسْتَقِرُ بها في موضعِها فلا تَضْطَرُها السِّيادة إلى التّأنيثِ ، وليس عليه أنْ يقولَ: ( كانتْ ضئيلةًً ولا أنْ يقولَ : قطعوا خيوطاً ضئالاً ، لأنَّ لِسَانَ الحالِ هنا أصْدَقُ من المَقَالِ) (
)".

فالشّاعرُ لم يقلْ: كانتْ خيوطاً ضئالاً ليُطَابِق في الجمعِ والتّأنيثِ ، ولم يقلْ كذلك : كان خيطاً ضئيلاً ليطابق في الإفرادِ والتّذكير ، فوضَعَ الألفاظَ مُتَقَابِلَةً وغير مُتَطَابِقةٍ، ولم يلتزِمْ بالقواعدِ النّحويةِ الصّارِمَةِ التي تُلزِمُ التّطابق ، ولو فعل ذلك لاخْتَلَ الوزنُ ولضاعتْ تلك الموسيقى الكامنةُ وراءَ كَسْرِ هذا البِنَاءِ. وعلى الرّغم من ذلك فالمعنى واضحٌ ، بَلْ ازْدَادَ الكلامُ رونقاً وجمالاً.

إذاً " اللّغةُ الإنسانيةُ ليستْ بناءً مَنْطِقِياً جامداً، ولذلك تكونُ لُغةُ الاسْتِعْمَالِ المَشْحُونَةُ بالانْفِعَالِ في نِزَاعٍ مُسْتَمِرٍ مع اللّغةِ المنطقيةِ ؛ لأنّه بِسبَبِ خُضُوعِها للتأثِيرَاتِ الفرديةِ تَمِيلُ دائماً إلى الابْتِعَادِ عَنْ المَثَلِ الأعْلَى الذي تَحْتَذِيِه اللّغةُ المنطقيةُ المشتركة. كما يقول ُفندريس"(
).

وعليه فهناك – إذاً- قوتان مُتَقَابِلَتانِ : قوةُ طردٍ عن المركزِ تُمَثله لغةُ الاستعمال ، وقوةُ جَذْبٍ نحو المركزِ تُمثله اللّغةُ المنطقيةُ، وهما متميزتان أحدهما عن الأخرى، لذلك فإنّنا لا نستطيع أن نطبق التفكير المنطقي على اللّغة دائما ، وبشكل صارم.

فالمثلُ المنطقي الأعلى للنحو هو أنْ يُوجدَ لكل وظيفةٍ عبارةٌ واحدةٌ فقط، ولتحقيق هذا المثل يَجبُ على اللّغةِ أنْ تكونَ ثابتةً ثُبوت الجَبْرِ. ولكن الجُمل ليستْ رموزاً جبريةً ، فالانفعاليةُ لا تنفك تُغَلِفُ عبارةَ الفِكرِ المنطقية وتلونّها ؛ ولذلك ينبغي لنا ألاّ نُقْصِر اهتمامنا على الصّورة التي تُصاغ عليها الأفكار ، وإنّما ينبغي لنا أنْ نأخذَ في الاعتبارِ العلاقات التي تُوجَد بين هذه الأفكار وحساسيةَ المتكلم(
).

فالمُطَابقةُ بين الوحداتِ الصَّرفيةِ مَنْطِقٌ تفرضه اللّغةُ المنطقيةُ وتُوجِبُه، ولكنِّها ليستْ مطلباً في اللّغةِ الانفعاليةِ، ففي هذه اللّغةِ يَصيرُ الواحدُ جمعاً ، والجمعُ واحداً، والمادي معنوياً ، والمعنوي مادياً، والمذكرُ مؤنثاً والمؤنثُ مذكراً، ... ليس من قَبِيلِ التّلاعبِ والعَبَثِ باللّغةِ ، وإنّما يَجِدُ الإنسانُ نَفْسَه مَسُوقاً تحت غَمْرَةِ الانفعالِ ومُقْتَضَياتِ الاستعمالِ إلى اعتِبَارِ هذا الشّكل أو ذاك هو الشّكلُ الأنْسَبُ لِتَجْسِيدِ أفكارِهِ، والتّعبير عن خَلَجَاتِ نَفْسِه وانفعالاته. فالتّعبيرُ عن أي فكرةٍ لا يَخْلُو مطلقاً من لونٍ عاطفي، ولا تكاد تُوجدُ جملةٌ لا تُخالطها عناصرَ انفعالية. وعليه ينبغي لنا أنْ نميَّز بين اللّغةِ المنطقيةِ الجامدةِ الثّابتةِ وبين لغةِ الاستعمالِ الحيةِ التي تَتسِمُ بالمُرونَةِ والعَفويةِ (
). فالانزياحُ إخراجُ اللغةِ من دائرةِ المعاني المعجميةِ الضَّيقةِ والمعياريةِ الصَّارمةِ إلى دائرةِ النَّشاطِ الإنساني الحَي.
ولَعَلَ أوضحَ دليلٍ على أنَّ كَسْرَ البناءِ اللّغوي له ما يُبررُه من النّاحيةِ البلاغيةِ أو الدّلاليةِ هو ما أسماه الأقدمون " الخروج عن مقتضى الظاهر" في ثنايا بحوثِ علمِ المعاني ، حين لم يَثْبُتْ هذا المقياسُ أمام النّصوصِ الأدبيةِ ، وفي مُقَدِمَتِها القُرآنُ الكريمُ ، فقد تَضَمَّنَتْ نُصُوصَه كثيراً من صورِ الخروجِ عن قواعدِ النّحو ، وكان ذلك الخروجُ في غايةِ الروعَةِ والجمالِ، ومَنْجَماً للنكاتِ البلاغيةِ ، ممَّا حَدا بالبلاغيين بالإشادةِ به، ومحاولة استكناه أسرارِهِ وخباياه ، وإبرازِ مواطنَ روعتِه.

وفي ضوءِ ما تَقَدم يُمْكِن القول بأنّ ما هو ضعيفٌ أو جائزٌ نحوياً قد يكونُ واجباً بلاغياً، ليؤدي وظيفةًً بيانيةًً لا تَحْصَل باتباعِ الواجبِ أو الراجحِ في النّحو، ممَّا يُحقِقُ بُعداً جمالياً في الكلامِ فلا يُعَدُّ ضعيفاً من الوِجْهَةِ البَيَانِيَةِ.

مَفْهُومُ كَسْرِ البِنَاءِ اللّغوي عِندَ القُدَمَاءِ:

  في مورُوثِنَا البلاغي والنّقدي طائفةٌ من المصطلحاتِ التي تَواردَتْ في الدّلالةِ على ظاهرةِ كسرِ البناءَ "التّحول الأسلوبي" ومِنْ بين هذه المصطلحاتِ : "الالتفاتُ والصَّرفُ" و "العُدولُ" والانْصِرافُ، والتّلونُ، ومُخَالفةُ مُقْتَضَى الظَّاهرِ، وشجاعةُ العربيةِ وما إلى ذلك (
)، إلاّ أنّ مصطلحَ الالتفاتِ كان أشْهَرها. والمادةُ اللّغويةُ أو المعجميةُ للالتفاتِ تَدُورُ في عُمُومَها – كما نرى- حول مِحورٍ دلالي واحدٍ هو التّحولُ والانْحِرافُ عَنْ المألوفِ عن القِيَمِ أو الأوضاعِ أو أنْمَاطِ السُّلوكِ ، وهو تحولٌ أسلوبي أو انْحِرافٌ – غير مُتَوَقَع- على نَمَطٍ من أنْمَاطِ اللّغةِ.
مَفْهُومُه عِندَ أبو عُبَيدَة:

  هذه الظَّاهرةُ " التّحول الأسلوبي" أو كَسْرُ البِنَاءِ اللّغوي، كان يُشَارُ إليها  في الحِقْبَةِ المُبَكِرةِ من تاريخِ البلاغةِ  بمصطلحاتٍ كثيرةٍ ، ففي كِتَابِ مَجَازِ القُرآنِ لأبي عبيدة (ت 210هـ) ذَكَرَ كثيراً مِنْ ألوانِ هذه الظَّاهرة تحت مصطلحِ "المجاز" ، وذلك حيثُ يَقول(
): "ومِنْ مَجَازِ ما جاء لفْظُه لفظ الواحدِ الذي له جماع منه ووقع معنى الواحدِ على الجميعِ قال :{ ثُمَّ يُخْرِجُكُم ْطِفْلًا}(
) في مَقامِ أطفالاً . ومِنُ مَجَازِ ما جاء مِنْ لفظِ خبرِ الجميعِ على لفظِ الواحدِ قال: { وَالْمَلَائِكَةُ بَعْدَ ذَلِكَ ظَهِيرٌ} (
). في موضع ظُهَرَاء.

ومن مجازِ ما جاءتْ مُخَاطَبَتُه مُخَاطَبَةِ الشّاهِدِ ثُمَّ تُركتْ وحُولتْ مخاطبتُه هذه إلى مخاطبةِ الغائبِ قوله تعالى: {حَتَّى إِذَا كُنْتُم ْفِي الْفُلْك ِوَجَرَيْن َبِهِمْ}(
). أي بكم 

ومن مجاز ما جاء خبره عن غائبٍ ثمّ خُوطبَ الشّاهدُ قوله تعالى: {ثُمَّ ذَهَبَ إِلَى أَهْلِهِ يَتَمَطَّى (33) أَوْلَى لَكَ فَأَوْلَى (34) ثُمَّ أَوْلَى لَكَ فَأَوْلَى}(
). أي أولى له.
وحينما يَعْرِضُ للتّحولِ مِنْ صِيغَةِ المُضَارعِ إلى صِيغَةِ الماضي في قوله عزَّ وجلَّ: {وَاللَّهُ الَّذِي أَرْسَل َالرِّيَاحَ فَتُثِيرُ سَحَابًا فَسُقْنَاهُ إِلَى بَلَد ٍمَيِّتٍ}(
).

يقولُ ومجاز "فسقناه" مجاز فَنَسُوقُه، والعربُ قد تَضَعُ (فعلنا) موضع (نَفْعَلُ)، قال الشّاعرُ:

إنْ يَسْمَعُوا ريبةًً طارُوا بها فرحاً *** مني وما يَسْمَعُوا من صالحٍ دفنوا

في موضع يطيروا ويدفنوا(
).

وعند تناوله للعُدولِ عن الجمعِ إلى الإفرادِ في قوله تعالى: {وَجَعَلْنَا فِيهَا جَنَّاتٍ مِن ْنَخِيل ٍوَأَعْنَاب ٍوَفَجَّرْنَا فِيهَا مِنَ الْعُيُونِ لِيَأْكُلُوا مِنْ ثَمَرِهِ وَمَا عَمِلَتْهُ أَيْدِيهِمْ أَفَلَا يَشْكُرُونَ } (
). يقول: مجاز هذا مجاز قول العربِ يذكرون الاثنين ثم يقتصرون على خبرِ أحدِهما وقد أشركوا ذلك فيه، وفي القرآن: {وَالَّذِينَ يَكْنِزُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَّةَ وَلَا يُنْفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ } (
). وقال الأزرقُ بن طرفة:

رماني بأمرٍ كنتُ منه ووالدي *** بريئاً ومن دون الطّويّ رماني

اقْتَصَرَ على خبرِ واحدٍ وقد أدخل الآخر معه . وقال حسَّانُ بن ثَابِت :

إنَّ شَرْخَ الشَّباب ِوالشَّعَرَ الأسوَدَ***ما لم يُعاصَ كانَ جُنونا
ولم يقل: (يُعاصيا وكانا)(
).

فقد كشف أبو عبيدة عن هذه الظّاهرة ، وإنْ لم يَقُمْ  بتحليلها والكشفِ عن دورها التّعبيري في تشكيلِ المعنى أو تكثيفِ الدّلالة.

مَفْهُومُه عِندَ الفَرَّاءِ:

 وعلى هذه الشّاكلةِ تناولها الفَرَّاءُ (ت 207هـ) في كِتَابِه معاني القرآن، فلم يَخْرُجْ عن نَهْجِ مُعَاصِرِه أبو عبيدة . يقولُ في قوله عزَّ وجلَّ : {هَذَانِ خَصْمَانِ اخْتَصَمُوا فِي رَبِّهِمْ } (
). لم يَقُلْ اخْتَصَمَا لأنّهما جَمْعَانِ ليسَا بِرَجُلَينِ ، ولو قِيْلَ اخْتَصَمُوا كان صواباً. ومثله قوله : {وَإِنْ طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا } (
). يذهبُ على الجمعِ ولو قال اقْتَتَلتَا لجاز يذهبُ إلى الطَّائِفَتَينِ(
).

وجليٌّ أنَّ الفرَّاء في تَوقُفِه إزَاءَ تلك الأساليب ليس معنياً باستكناه القِيْمَةِ أو سَبْرِ أغْوَارِ الدّلالةِ. 

مَفْهُومُه عند ابن الأثير ويحي بن حمزة:

 تَوَسعَ ابنُ الأثير(
) في فَهْمِ هذه الظّاهرةِ وكذا يحي بن حمزة العلوي (ت 749هـ) بقوله الالتفاتُ هو : "العدولُ في أسلوبِ في الكلامِ إلى أسلوبِ آخَرٍ مُخَالِفٍ للأوّلِ". وقد بيّن العلوي السِّرَ في إيثَارِه لهذا التّعريفِ بقوله: " وهذا أحسنُ مِنْ قولنا : هو العدولُ من غَيْبَةٍ إلى خطابٍ، ومن خطابٍ إلى غَيْبَةٍ، لأنَّ الأوّلَ يعمُّ سائرَ الالتفاتاتِ، والحَدُ الثّاني يَقْتَصِرُ على الغَيْبَةِ والخطابِ ليس غير، ولا شَكَّ أنَّ الالتفاتَ يَكُونُ من الماضي إلى المضارعِ ، وقد يَكُونُ على عَكْسِ ذلك ، فلهذا كان الحَدُ الأوَّلُ هو أقوى دونَ غيرِه " (
).

مَفْهُومُه عند الزركشي:

    يُشِيرُ بدر الدين الزَّرْكَشِي (ت 794هـ) إلى ما يَقْرُبُ من الالتفاتِ وهو التّحولُ في مجالِ " العددِ" ثُمَّ يَتَتَبَعْ أقْسَامَه السّتةَ المُتَحَصَلة عن الانتقالِ من كُلِ حالٍ من أحْوَالِه الثّلاث ( الإفراد والتّثنية والجمع) إلى الحالين الأخريين مُسْتَشْهِدَاً ببعض الشّواهد التي ساقها ابنُ الأثير(
).

وقد نقل الزَّرْكَشِي في كتابه رأياً لبعض البلاغيين مُؤَدَّاه أنَّ المُخَالفَةَ في البِنَاءَ النّحوي للجُملةِ تُعَدُ التفاتاً فهو يقول: وجعل بعضهم من الالتفات قوله تعالى: {وَالْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُوا}  ثُمَّ قال:{وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاء ِوَالضَّرَّاءِ}.(
). وقوله{ وَالْمُقِيمِينَ الصَّلَاةَ وَالْمُؤْتُونَ الزَّكَاةَ}(
).

والحَقُّ أنَّ هذا الاتْجَاهَ الذي بدأه ابنُ الأثير اتجاهٌ صائبٌ ، وذلك في ضوءِ دوران الدّلالةِ اللّغويةِ لكسرِ البناءِ حول معنى الخروجِ أو التّحولِ عن المألوفِ، إذْ إنَّ من الطّبيعي – بِنَاءً على ذلك- أنْ تَتَسِعَ دلالةُ الالتفاتِ ( في معناه الاصطلاحي) لتشمل ظاهرةَ الخُروجِ أو التّحولِ الأسلوبي بِكُلِّ تَجَلِيَاتِهَا أو صُوَرِهَا المُتَعَدِدَةِ، ولعل هذا هو ما عَنَاهُ بعضُ البلاغيين المتأخرين الذين عَرَّفُوا الالتفاتَ بأنَّه " نقلُ الكلامِ من حالةٍ إلى حالةٍ أخرى مطلقاً"(
). 

وعلى هذا الرأي فإنَّ ظاهرةَ كسرِ البناءِ هي إحدى الظّواهر الأسلوبية التي لا مشَاحَةَ  في إثَارِةِ المُتَلَقِي ولَفْتِ انْتِبَاهِهِ بما في بِنِيَتِهَا الخاصة من خروجٍ – غير متوقعٍ- عَنْ مَأْلُوفِه (
). 

مَفْهُومُه عند ابن جِنِّي:

  وهناك مصطلحٌ آخرٌ وهو شجاعةُ العربيةِ له علاقةٌ بقضيةِ كَسْرِ البناءِ اللّغوي الذي وضعه ابنُ جنّي في كتابه "الخَصَائِص" واستخدمه للدّلالةِ على ظاهرةِ  الالتفاتِ حِيْنَاً ، إلى جانبِ غيرها من الظّواهرِ البلاغيةِ الأخرى كالاعتراضِ والحَمْلِ على المعنى وعكس الظّاهرِ حِيْنَاً آخر. وهي إحدى المسالكِ التّعبيريةِ  التي تفردتْ اللّغةُ العربيةُ دونَ سَائرِ اللّغاتِ بارْتِيَادِهَا كما قال ابنُ الأثير(
).

والمحورُ الذي تَدورُ حوله دلالةُ مُصْطَلحِ  شجاعةِ العربيةِ لدى ابنِ جِنِّي يَتَجَلَّى في طبيعةِ الظّواهرِ التي أَدْرَجَهَا وعالجها تحته ، والتي من أشْهَرِها :الحَذْفُ والزيادةُ والتقديمُ والتأخيرُ والحَملُ على المعنى والتحريفُ (
)، إذْ إنَّ الخَصِيْصَةَ التي تنتظمٌ هذه الظّواهر جميعاً هي الانحرافُ عن النّمطِ والخروجُ على الصّورةِ المُثْلَى للغةِ، وتلك الخَصِيْصَةُ هي الزَّاويةُ الّتي يُرَكِّزُ ابنُ جِنِّي من خِلالَها نَظْرَتَه إلى تلك الظَّواهرِ وتتبعه المتأنِّي لتجلياتِ صُوَرِهَا(
)، وقد صَرَّحَ في غيرِ هذا الموطِنِ بأنَّ أَمْثَالَ هذه الظّواهر كثيرة الدّوران في الشِّعْرِ دون النَّثْرِ، فالشِّعْرُ على حَدِّ تَعْبِيْرِهِ " كثيراً ما يُحَرفُ فيه الكلمُ عن أبنيته ، وتُحَالُ فيه المُثُلُ عن أوضاعِ صِيَغِهَا لأَجْلِهِ"(
).

لا يَعْنِي ابنُ جِنِّي بهذا المصطلحِ – إذن- الإشَادَةَ بعبقريةِ العربيةِ أو الإدْلالِ بِتَفَوقِهَا ، وإنّما الذي يعنيه هو الكَشْفُ عن سِمَاتِ التَّجاوُزِ والانْحِرافِ عن "نِظَامِهَا المِثَالِي" في مستوياتِه المُتَعَدِدَةِ : صُوتِياً وصَرْفِياً ونَحْوِيَاً ودَلالِياً، فالشَّجاعةُ عنده هي شجاعةُ هذه السِّمَات (لدى مبتكريها أو مستثمريها من الأدباء والشّعراء) على الأصولِ الثّابتةِ والقواعدِ الرَّاسِخةِ في نِظَامِ اللّغةِ، الأمرُ الذي يَسُوغُ معه القول بأنَّ مصطلحَ (شجاعة العربية) لدى ذلك الرَّجُلِ يُعَدُّ تجسيداً مبكراً للنّظرةِ المعاصرةِ التي ترى أنَّ الشَّاعرَ أو الأديبَ في صِرَاعٍ متجددٍ مع لُغَتِهِ ، إذ هو يحسُ دائماً بأنَّ اللّغةَ العربيةَ – في صُورَتِها النّمطِيةِ - عاجزةٌ عن تَلْبِيَةِ حاجاتِهِ المُلِحَّةِ إلى نَقْلِ كَوَامِنَ شُعُوْرِهِ بتلك اللّغةِ فَيَنْحَرِف عن مَسَارِها ، ويخرق أصُولَها في إبْدَاعِه(
).

وتَتَجَلَّى أبعادُ هذه النّظرة لدى ابنِ جِنِّي حين يُصَرِّحُ بأنَّ انْحرافَ الشَّاعرِ عَنْ أعْرَافِ لُغَتِه لا يرجعُ إلى قُصُورِه أو عَجْزِه عن السّيرِ في مَسَارِها المُمَهْدِ ، بَلْ لأنَّه يحسُ بأنَّ المَسَارَ الآخر الذي يَسْلُكُه هو – رغم ما  يَحْفَل به من نتوءٍ  ومُنْحَنَيَاتِ - أَقْدَرُ تصويراً لِرُؤَاه المُفْرَدَةِ، وتبليغاً لغاياتِه ومراميهِ البعيدةِ . فهو يقولُ في ثَنَايَا حَدِيْثِه عن "شجاعة العربية ". "فمتى رأيتَ الشّاعِرَ فد ارْتَكَبَ مِثْلَ هذه الضّروراتِ على قُبْحِهَا وانْخِرَاقِ الأصُولِ بها فاعْلَمْ أنَّ ذلك على ما جَشَّمَه منه وإنْ دلّ من وجهٍ على جورِه وتعسّفه فإنّه من وجهٍ آخر مؤذنٌ بصياله وتَخَمُّطه، وليس دليلاً على ضَعْفِ لُغَتِه ، ولا قُصُوراً عن اخْتِيَارِ الوجهِ النَّاطقِ بفصاحته ، بَلْ مثله في ذلك عندي مثل مجرى الجَمُوحِ بلا لِجَامٍ ، وواردِ الحربِ الضَّروسِ حاسراً من غير احتشامٍ ، فهو وإنْ كان ملوماً في عُنْفِه وتَهَالُكِه فإنّه مشهودٌ له بشجاعَتِه وفَيْضِ مَتْنِه"(
).

مَفْهُومُ كَسْرِ البِنَاءِ اللُّغوي عند المحدثين:

الدّراسةُ النّحويةُ في أسَاسِها معياريةٌ ، أي إنَّ الهدفَ منها إنّما هو بيانُ الصوابِ في الاستعمال ، فالصَّحةُ اللُّغويةُ هي غايةُ الدِّراسةِ النَّحويةِ دون أنْ يكونَ لها التزام بيان الأنماط المتفاوتة في "الجودة" مع اتفاقها في "الصّحةِ .

إنَّ النَّحويةَ هي الضَّامنة ُلدلالةِ الجُملة، و هو ما أسماه جاكبسون "شِعر النَّحو"، ومهما تكن مفهومية الجُملة فإنَّ نَحْوِيَتَها تضمن لها طبقة أولى من المعنى، غير أنَّ الشِّعر يخرقُ هذا النِّظام من خلالِ قلبِ التَّرتيبِ، ففي حين يتجهُ النَّثرُ إلى تجميعِ عناصرِ البناءِ يسعى الشّعرُ من خلالِ صور النَّحو إلى الفصل بينها. 
فالصُّورةُ هي خرقٌ لقاعدةٍ، ومجالُ هذا الخرقِ هو بين اللانحوية و اللامقبول في لغةِ ما، يُعَلِّق فونتانييه قائلاً: "عبقرية اللُغةِ .. تَسْمَحُ أحْيَاناً بالانزياحِ عن الاستعمال العادي أو بتعبيرٍ أفضل تسمحُ و تقرَّ استعمالاً ليس هو الاستعمالُ المُشْتَرِكُ والمُعْتَادُ، وإنْ لم تجز أبداً فوضى حقيقية، تستطيع على الأقل إجازة نوعٍ من التَّغيير في الانتظام، انتظام أو تسوية جديدة  وجد خاصة "(
).
إنَّ الانزياح يَمُرُ بمرحلتين كي يُحَقِقَ تَحَرُرَهُ، الأوَّلِى تَحَرُرٌ من القُيودِ المَفْرُوضَةِ على اللُّغةِ كيفما كانت ثُمَّ مرحلةُ خلخلةِ المعاني، "إنَّ الشَّاعرَ حِيْنَ يَخْرِقُ تلك القواعدَ التي فُرِضتْ عليه، فإنَّه يَكُونُ على وعيٍٍ بذلك، إنَّه لا يَكْتُبُ أي شيءٍ، إنَّه خبيرٌ ومبدعٌ للّغةِ ، يُعِيدُ إنتاجها كما يُعِيدُ بِنَاءَ القواعدِ، لأنَّ تلك الانزياحات إذا ما تَأَصَّلَتْ تَصيرُ قواعد".
 وكما طرح تشومسكي مفهوم درجاتِ الصِّحةِ النَّحوية قاعدة للتركيب بين الدَّوال، طرح كوهن مفهوم درجات المُلاءَمةِ، ومنه أنَّ جملةٌ تَخْتَرِقُ قاعدةً عامةً جداً هي "أقلً نحويةًً من جملةٍ تِخْتَرِقُ قاعدةً أكثر خصوصيةً"(
)، ويريدُ كوهن القولَ بأنَّ الشَّعرَ أقلُ نحويةً من النَّثر، إذ الأخيرُ يُراعي الدَّرجةَ الأكثر خصوصيةً للنحوية التي تُمثلها المُلاءَمة الدّلالية، ولكي يمارس الشِّعرُ هذا الانزياحَ يَخْرِق قانون المُلاءَمة ويُؤَلِفُ بين وحداتٍ مُتَنَافِرةٍ.

مُسْتُوياتُ كَسْرِ البِنَاءِ اللُّغوي ودلالته الأسلوبية دراسة في شِعرِ المتنبي: 

   كَسْرُ البناء اللُّغوي عل مُسْتَوى المطابقة له قيمٌ جماليةٌ وفنيةٌ إذ إنَّه يُفاجئُ المتلقي بغير ما يتوقع وفي ذلك إيقاظٌ له وإبعادٌ عما قد يُصيبه من مَللٍ ، فهو يُتيحُ للأديبِ التّنويع بين الصِّيغِ التَّركيبيةِ المُخْتَلِفَةِ والتمييز بين ما لها من خواصٍ .
  إنَّ موقفَ بعضُ النُّقادِ القُدامى من التفاتاتِ المتنبي مَثَارُ عَجَبٍ و دَهْشَةٍ ، وبخاصةٍ القاضي علي بن عبد العزيز الجُرجاني الذي ذكر أراء الذين عابوا التفاتاته  وعدَُّوها من شَنِيعِ ما وُجِدَ في شِعرِه ، ثم ذَكَرَ رُدُودَ الذين دافعوا عنه وبيَّنوا أنَّ ذلك من أساليبِ العرب في كلامِها واسْتَعْرَضُوا ما وَرَدَ من ذلك في كتابِ الله العزيز وأشْعَارِ العربِ. ويَعْرِض الجُرجاني عدداً من النماذجِ من بينها:

وإنِّي لمن ْقومٍ كأنَّ نُفُوسَنَا ... بها أَنَفٌ أنْ تسكنَ اللَّحمَ والعَظْما
 ثُمَّ يُفَاجِئُنَا بقولَه (
) : " وأبياتُ أبي الطّيبِ تُعْتُبَرُ عندي غير مستكرهةٍ في قسم الجواز ، وقد بَلَغَ هذا المُحْتَجُ منه مبلغاً غير أنَّ أبا الطّيب عندي غير معذورٍ بتركه الأمرَ القويَ الصّحيحَ إلى الشّكلِ الضّعيفِ الواهي لغيرِ ضرورةٍ داعيةٍ ولا لحاجةٍ ماسةٍ ، إذ موقعُ اللفظين من الوزنِ واحدٌ ، لو قال : نُفُوسَهَم ، لأزالَ الشبَه ودَفَعَ القَالَةَ ... ".
   لقد أجَازَ القاضي الجُرجاني للمتنبي هذا النَّوعَ من كَسْرِ البِنَاءِ  لكنه يُفَضِّلُ الأُصُولَ النَّحويةَ على الجوانبِ الجماليةِ ، يُرِيْدُ منه أنْ يَتَبِعَ الأُصُولَ النَّحْوِيةََ في الضَّمائرِ مادام الشَّاعِرُ غير مُضْطَرٍ ، بالإضافةِ إلى أنَّ اتِّباعَ الأُصُولِ لا يَخِلُّ بالوزنِ ، وهذا ما أثارَ بعضَ نُقَادِ عَصْرِنَا الحديث الذين يرون أنَّ المتنبي شاعرٌ كبيرٌ له طَبْعُه ورُوحُه ، وهو حريصٌ على أنْ يُؤدِي ما في نَفْسِه ، وهو أعْرَفُ بمصادرِ الجمالِ من نَاقِدِه.  ومِنْ أهمَّ المُستويات التي كَسَرَ فيها المتنبي البناءَ اللُّغوي ما يأتي:
1- : كَسْرُ البِنَاءِ اللُّغَوِي على مُسْتَوَى الشَّخْصِ :
قال في رَثَاءِ جَدَّتِه لأُمِه (
):

وإنِّي لَمِنْ قَوْمٍ كَأنَّ نُفُوسَنا *** بِها أَنَفٌ أَنْ تَسْكُنَ اللَّحْم َوالعَظْمَا

كَذا أَنَاَ يَا دُنْيَا إِذا شِئتِ فاذْهَبِي       ويا نَفْسِ زِيْدِي في كََرَائِهِه   قُدْمَـــا

فَلاَ عَبَرَتْ بي سَاعَةٌ لا تُعِزُّنِي       وَلا صَحِبَتْنِي مُهْجَةٌ تَقْبَلُ الظُّلْمَــا

   في مطلعِ الأَبَيات انْحَرَفَ عن صِيْغَةِ الغَيْبَة إلى صِيْغَةِ التَّكلمِ ، فقال : إنِّي لمن قوم كانَّ نفوسَنا ، ولم يقلْ : كأنَّ نفوسَهم(
)، لإلصاق الصفاتِ الحميدةِ بالمُتَكَلِّمِ وقَوْمِه فهو يرى نَفْسَه أهمَّ القومِ الذين عَنَاهُم ، وهو في حالةِ فَخْرٍ وهذه الخِصَالُ التي ذَكَرَهَا هي خِصَالُ قَوْمِه ، وهذا ما جعله يَنْحَرِف عن ضمير الغَيْبَة ويستخدم ضمير المتكلم ، مما جعل المتلقي يَشْعُر بجمالِ الأدَاء في هذه الأبيات .  

يقولُ الجُرجاني (
) في قَضِيَةِ العُدولِ التي افتتن بها المتنبي وخرق بسببها قواعد اللغة: "إنّ هذه القضيةَ إذا اسْتمرتْ على ظَاهِرها، واقْتُصِرَ على القدْرِ المذكور منها،اخْتَلطتْ الكِنايات ْوتَدَاخلت ْالضَّمائرُ، ولم يَنْفَصِلْ غائبٌ عن حَاضِرٍ، ولم يتميّزْ مخاطبٌ. وله مواضع تختصُ بالجواز، وأخرى تبعُدُ عنه، وبينهما فُصُولٌ تدِقُ وتغمُضُ، ولِذِكْرِِها موضعٌ هو أملَكُ بهما، وأبياتُ أبي الطيب عندي غير مُستكرَهةٍ في قسم الجواز، وقد بلغ هذا المحتجُ منه مبلغا ً، غير أنّ أبا الطيب عندي غير معذورٍ بتركِه الأمرَ القويّ الصحيحَ إلى المُشكِلِ الضَّعِيفِ الواهي لغيرِ ضَرُورَة ٍداعية ٍ، ولا حاجةٍ ماسّةٍ؛إذ موقعُ اللفظتين من الوزنِِ واحدٌ؛ ولو قال: نُفُوسَهملأزَالَالشُبهَةَ،ودَفَعَالقَالةَ،وأَسَقَطَعنهالشَّغبِ،وعَنَاءِالتَّعَبِ".

يقولُ الدكتور محمد مندور (
): " آثَر الشَّاعرُ : وإنِّي لَمِنْ قومٍ كأنَّ نفوسَنا ، وكان لهذا الإيثارِ دلالته النَّفسية ، لنا نحن نُقَاد اليوم ، فهو يَشْعُرُ بامتلاءِ الشّاعِرِ بنفسه وإيثاره للضمير (نا ) ضمير المتكلم الذي يستحضرُ قائله ، الشّاعر يفتخر ، وهل أبلغُ في هذا من الضَّمير (أنا) و (نحن) و (نا) يَشُدون أزْرَه ، فزاد إحساسه بشَرفِ الانتماءِ إليهم ، فلم يَجِدْ للتعبير عن هذا الإحساس خيراً من أنْ يجمع بينهم وبين نَفْسِه في الضَّمير (نا).  وقد قال الدكتور مندور بعد أنْ استعرض عدداً من الالتفاتات التي عابها خصومُ المتنبي(
): " فهذه كلُها أمثلةٌ لِمَا يسمونه اليوم في علم الأساليب بكسر البناء Rupture de syntax  وهو عبارةٌ عن الخروجِ على قواعد اللُّغة التماساً لجمالِ الأداءِ وروعتِه ، وإنِّما يُبَاح هذا لكبارِ الكُتَّابِ ، بَلْ يحمدون من أجله ، وهم لا يأتونه عن جهلٍ بالقواعد أو غفلةٍ في العبارة وإنَّما يقصدون إليه لأغراضٍ لا حَصرَ لها ، وإنْ استطعنا أنْ نحسها في كل حالةٍ بذاتها ".نعم إنَّ البيت كان  يستقيمُ لو أنَّ الشَّاعر قال: " وإنِّي لَمِنْ قومٍ كأنّ نفوسهم...". كما يَزُولُ ما به من خروجٍٍ على الضَّمائر ، لكنَّه حرص على أنْ يؤدي ما في نفسه من أنْ يَحْتَرِمِ القواعِدَ ، وهو بَعدُ أفْطَنُ لمصادرِ الجمالِ من نُقادِه ... ولذلك آثر الشّاعر: " وإنِّي لَمِنْ قومٍ كأنَّ نفوسَنا ". (
). 

وقال في بيتِ آخر (
): 

أنَا الذِّي نَظَرَ الأعمى إلى أدبي *** وأسمعتْ كلماتي مَنْ به صَمَمُ (
)

عدولاً عن لفظِ الغَيْبَةِ، فلم يقلْ "أدبه "و "كلماته" فلم يُطَابِقْ بين الصِّلة والموصول ، وطَابَقَ ضميرَ المتكلم اتكالاً على أن الخبرَ واصفٌ للمبتدأ.

ومن الانحرافاتِ الأُسْلوبية التي اتخذتْ من الالتفاتِ قَالباً لها ، و عابها خصومُ الشَّاعر وأجازها له القاضي الجُرجاني ولم يَعْذُرْه في استعمالها ما جاء في البيتِ الأوَّلِ مِنْ مدحِهِ لسيفِ الدَّولة(
):

كَرِيْمٌ مَتَى اسْتُوهِبْتَ مَا أنْتَ رَاكِبٌ    وَقَدْ  لقَحَتْ حَرْبٌ(
) فَإنَّكَ نازِلُ

أَخَا الجُودِ أعْطِ النَّاس مَا أنْتَ مَالكٌ    وَلا تُعْطِـيَنَّ  النَّاسَ مَا أنا قـائلُ

أفي كُلِّ يَوْمٍ تَحْتَ ضِبْنِى شُوَيْعِرٌ        ضَعِيْفٌ يُقاوِيْنِىِ قَصِيْرٌ يُطاوِلُ

لِسَانِي بنُطِْقي صَامِتٌ عَنْهُ عَادِلٌ       وَقَلبْي بصَمْتِيَ ضَاحِكٌ مِنْهُ هَازِلُ

ومثلُ ذلك ما ورد في البيتِ الثالثِ من قولِه (
) : 

يَا سَيْفَ دَوْلةِ هَاشِمِ مَنْ رَامَ أنْ         يَلْقَى مَنَالَكَ رَامَ غَيْـرَ مَرَامِ

فَلَقَدْ رَمَىِ بَلَدَ العَدُوِّ بِنَفْسِهِ     فِي رَوْقِ(
) أرْعَنَ(
) كالغِِطَمِّ(
) لُهَامِ(
)

قَوْمٌ تَفَرَّسَتْ(
) المَنَايَا فِيكُمُ            فَرأتْ لكمْ فِي الحَرْبِ صَبْرَ كرَامِ

تَاللهِ مَا عَلِمَ أمْرُؤٌ لَوْ لاكُمُ             كَيْفَ السَّخَاَءُ وكَيْفَ ضَرْبُ الهَامِ

     انتقل في البيتِ الثَّالثِ من صِيغَةِ الغَيْبَة إلى صِيغَةِ الخِطَابِ فقال : فيكم ، وقال: فرأتْ لكم ، ولم يقلْ تفرستْ المنايا فيهم فرأتْ لهم ، لاستحسان أفعال الممدوح وقومه وإظهار الرغبة في النَّظر إليه ومخاطبته وجلب المسرةِ إليه (
).

وعليه فإنَّ عمليةَ الانزياحِ تُؤَثر في القائلِ والنَّصِ والمُخَاطَبِ ، لذلك فإنَّ اللُّغة الشِّعرية لا تخضع للمعاني المعجمية بقدر ما تخضع للمعاني التي هي في نفس الشاعر ، التي تخدم من خلالها الرِّسالة التي كُتِبتْ من أجلها. 
كَسْرُ البِنَاءِ اللُّغَوِي على مُسْتَوَى العَدَد:

إنَّ أساليب كَسْرِ البِنَاءِ التي أثارتْ المتلقين وخاصةً النُّقاد لم تَقْتَصِرْ على صِيَغ الخِطَابِ والتكلم والغَيْبَة ، بل هناك صورٌ أخرى كالانتقالِ من خِطَابِ الجمع إلى خِطابِ الاثنين.

والمعلومُ أنَّ لغات العالم جميعها تحرصُ على تمييز فكرتَي الإفراد والجمع، ففي الكثرةِ الغالبةِ من اللُّغات مفردٌ وجمعٌ ، ولكنَّها تتخذُ طرائق شتى لتصويره أو التَّعبير عنه. فَمِنْ اللُّغات ما يميِّزُ في الصَّفة بين المفردِ وغير المفرد ، فتجعل للمفرد صِيغَةًً معينة ولغيره أياً كان كمّه صيغةًً أخرى، كمعظم اللُّغات الأوربية(
).

أمَّا اللُّغةُ العربيةُ فتتخذ لهذه الفكرةِ ثلاثُ صِيَغٍ ، واحدةٌ للمفرد، وأخرى للمثنى ، وثالثةٌ للجمع. وعليه يجبُ أنْ تتطابق كلُ صِيْغَةٍ مع مرجعِها لفظاً ومعنى، فيُطَابِقُ المفردُ نَظِيرَه وكذا المثنى والجمع، في الإسنَادِ والضّمير. ولكِنِْ اللُّغة العربية لم تلتزمْ هذه القاعدة في بعض الأساليب ، فسلكتْ مَسَالِكَ متعددةً في عِلاجِِ هذه الظَّاهرة، فكانتْ مجالاً للتأويلِ والتَّخريج والتَّقدير لدى النَّحاة، وأوضح ما كانت هذه الظَّاهرة في باب الفاعلِ والخبرِ والحالِ والنعتِ والموصولِ، وهي الأبوابُ التي تتكل كثيراً على المطابقة، ومن ذلك قوله تعالى: {وَالْمَلَائِكَةُ بَعْدَ ذَلِكَ ظَهِيرٌ} (
)، قال النُّحاة والمعنى: ظَهِيرون. وقال الفراءُ :" كأنَّهم في المظاهرة يدٌ واحدةٌ على من يُعَادِيه"(
). ومنها قوله تعالى: { وَ إِنْ كُنْتُمْ جُنُبًا فَاطَّهَّرُوا} (
)،{ إِنَّ هَؤُلَاء ِضَيْفِي }(
)،{وَهُمْ لَكُم ْعَدُوٌّ} { فَإِنَّهُمْ عَدُوٌّلِي}(
)،{ثُمَّ نُخْرِجُكُمْ طِفْلًا}(
)، والعكس نراه في تلك العبارات المشهورة(
)، أمثال: "ثوبٌ أخلاقٌ، وأرضٌ قفارٌ، وبرمةٌ أعشارٌ، وجَفْنَةٌ أكسارٌ " وفي التنزيل العزيز: (({ نُطْفَةٍ أَمْشَاجٍ}(
).
ونجدُ في جسمِِ الإنسانِِ أعضاءً مزدوجةًً ، كالعَيْنَيْنِ والرِّجْلَيْنِ واليَدَيْنِ وغيرها ، وكُلها مما يُسمى بالمثنى ، ولكنَِّ اللُّغة في أساليبها تستعملها مفردةً ، ويتقبلها السامعُ دونَ ملاحظةٍ أو اعتراضٍ فاهماً في كل حالةٍ أنَّ المتكلمَ إنَّما يَعْنِي المثنى، قال ابنُ المعتَّز(
):

فكأنَّ كَفَّيْه يُقْسمُ في *** أقداحِنا قِطعاً من الشَّمسِ
والأصلُ يقسمان، فأعاد الضَّمير على كفيه مفرداً.

وقال آخر(
):

نَحْنُ بما عندنا وأنتَ بما ****عندك راضٍ والرأي مُخْتَلِفٌ
أرادنَحْنُبماعندناراضون،وأنتبماعندكراضٍ،فكفَّعنخبرِالأولِإذكانفيالآخردليلٌعلىمعناه.
وقد تكلَّف بعضُهم في البيتِ ، فزعم أنَّ (نحن) هنا للمُعَظِمِ نَفْسَه، وأنَّ راضٍ خبرٌ عنه ، قال ابن هشام : ولا يُحفظ مثل: "نحنُ قائمٌ" ، بل يَجِبُ في الخبر المطابقة(
) نحو قوله تعالى: { وَإِنَّا لَنَحْنُ الصَّافُّونَ (165) وَإِنَّا لَنَحْنُ الْمُسَبِّحُونَ }(
).

وقال آخر:(
)

فمَنْيَكُ أضحى بالمدينة رَحْله ***  فإنِّي وغيَّارٌ بها لغريبُ
والأصلُ: لغريبان.

وقد اجْتَهدَ النُّحاةُ في استنتاجِ الأبعاد البلاغية لهذا الأسلوب، ففي قوله تعالى: {ثُمَّ نُخْرِجُكُم ْطِفْلًا }{ثُمَّ يُخْرِجُكُمْ طِفْلًا } (
) يقول ابن جني: "فَحَسُنَ لفظُ الواحدِ هنا لأنَّه تصغيرٌ بشأن الإنسان، وتحقيرٌ لأمره ، فلابُدَّ به من ذِكرِ الواحدِ لذلك؛ لِقِلَتِه عن الجماعة ، وهذا إذا سُئِل النَّاسُ عنه قالوا: وضع الواحدِ موضعِ الجمعِ اتساعاً في اللُّغة، وأنسوا حفظ المعنى ومقابلة اللفظ لدلالته عليه وتنضم الشبه إليه"(
). فقد لاحظ ابنُ جنِّي ناحيةًً فنيةً إلى جانب الأصلِ اللُّغوي في هذا العُدولِ من الجمع إلى المفردِ، وبذلك يكونُ قد مَزَجَ بين الأصلِِ اللُّغوي والإدراكِ الفني(
) .
"وفي المصباح قال ابن الأنباري : يكون الطفل بلفظ واحد للمذكر والمؤنث والجمع ويجوز فيه المطابقة أيضا وقيل : إنه أفرد بتأويل خلق كل فرد من هذا النوع ثم يزج كل فرد منه طفلا" (
)
وتَكَرَرَ هذا الأسلوبُ في سورةِ الحجِ وغافر . وفي سورةَ النُّور قال تعالى: {أَو ِالطِّفْل ِالَّذِينَ لَمْ يَظْهَرُوا عَلَى عَوْرَاتِ النِّسَاءِ}(
). فَذَكَرَ اللهُ عزَّ وجلَّ الطَّفلَ في ثلاثِ مراتٍ بلفظِ الواحدِ، ومرةً واحدةً بلفظِ الجمعِ، في قوله تعالى : { وَإِذَا بََلغَ الْأَطْفَالُ مِنْكُمُ الْحُلُمَ فَلْيَسْتَأْذِنُوا }(
). فإذا نظرنا في هذه الآياتِ الكريمةِ ، تبيَّن أنَّ الآيتين الأولى والثَّانية ، لا تتحدثان عن الأطفالِ في عُمُومِهم ، وأياً كانتْ مرحلة طفولتهم ، ولكنَّهما تتحدثان عنهم أوَّلِ عَهْدِهم بدنيا النَّاس ، حين يَخرجون إليها ، ويتنسّمون عبيرَها وهواءها . والأطفالُ حينئذٍ جمعٌ في العددِ ولكنَّهم واحدٌ في الحقيقةِ والمعنى، مهما تعددتْ أشخاصُهم ، وتباينتُ صورُهم وألوانُهم، وتَخَالَفَ آباؤُهم وأمهاتُهم ، لأنَّهم يتوحدون في سِرِ الوجودِ ، وحكمةِ الخلقِ، فهم جميعاً على الفطرةِ البيضاء، لا تفاوتَ بينهم فيها ولا اختلاف (
).  وفي هذا يقولُ الرَّسول صلى اللهُ عليه وسلم : " كل مولودٍ يُولَدُ على الفطرةِ ، فأبواه يهودّانه أو ينصِّرانه أو يُمَجِسَانَه"(
). "فَكَيفَ يَصِحُّ – إذاً- في شرعةِ البلاغة والإعجازِ أنْ يُذكَروا مع الآخرين بلفظِ الجمعِ وهم ليسُوا منهم ، ولا على شاكِلَتِهم ، ولهذا خَصَّهم اللهُ بهذا الوصفِ المميّز ، تعبيراً عن الحقيقةِ والواقع، فيُذْكَرُ الآخرون بألفاظِ الجُمُوعِ ، على ما جَرَتْ به عادةُ الأسلوبِ في ظَاهِرِ الأمرِ، لتكون الألفاظ على مَثْلِ مَدْلُولاتِها ، مُطَابِقَة لحالِ كلٍ منها دون تغييرٍ. أمَّا الأطفالُ فلهم شأنُ آخر ، وفيهم مزيّةٌ يتفردون بها ، فليُذكَروا بلفظِ الواحدِ خاصةً ، تنبيهاً على ما تميّزوا به ، وإشارةً إليه ، وغناءً بإشعاع المفردِ عن بيانِ سِرِّه بالألفاظ والعبارات"(
). 

فالطفلُ - إذاً- بلفظِ الإفرادِ ابلغ في هذا المقامِ تعبيراً، وأصلح استعمالاً، لأنَّه يُوحِي بالإفرادِ ما لا يُوحِي بالجمعِ، وينبّهُ إلى ما لا ينبّهُ الجمعُ إليَّه.

" فإذا بلغ الأطفالُ الحُلمَ فقد شارفوا الرُّجولةَ ، وخَطَوَا خطوةً إليّها ، فأخذتْ شخصياتُهم تتنوع ، وخصائصُ نفوسهم تتميَّز ، فاستحقوا إذا ذُكِرِوا أنْ يُذكروا بلفظِ الجمعِ ، ويُعَامَلوا معاملةَ الرِّجالِ في الإسنادِ والخِطَابِ ؛ لذلك قال تعالى: {وَإِذَا بَلَغَ الْأَطْفَالُ مِنْكُمُ الْحُلُمَ}(
). ولم يقلْ ((إذا بلغ الطِّفلُ))(
).

ويقول الرضي: "والعلّةُ البلاغيةُ في وضعِ المفردِ موضع الجمعِ هي أنَّ المُتكلم جعل الجمع كنفسٍ واحدةٍ لشدةِ تماسُكِها واتصالها، وليستْ ذات متعددة تنفصل إحداها عن الأخرى فيحدث بينهما التمايزُ والافتراقُ، بل جعلهم كنفسٍ واحدةٍ في الاجتماعِ والترادفِ" (
).

وقال المتنبئ:

سَيَعْلُمُ الجمعُ مِمَنْ ضَمَّ مَجْلِسُنَا *** بأننَّي خيرُ مَنْ تَسْعَى به قَدَمُ
أي تسعى به قدمان.

وقال أيضاً :

حَشَايَ على جَمْرٍ ذَكِيٍ مِن الغَضَا *** وعَيْنَايَ في رَوْضٍ من الحُسْنِ تَرْتَعُ
ولم يقلْ : ترتعان، لأنَّ حكمَ العَيْنَينِ حكم حاسةٍ واحدةٍ، ولا تكاد أحدُهما تنفردُ برؤيةٍ دون الأخرى ، فاكتفى بضميرِ الواحدةِ (
). كما أنَّه قد يَكُونُ قَصَدَ التخفيفَ. قال الشِّنْقِيْطِي (
): يجوزُ في هذا البابِ أربعةُ أَوْجُهٍ.

الأوَّل: أنْ تَسْتَعْمِلَ الحقيقةَ في الخبرِ والمُخْبَر عنه، وذلك قولك: عَيْنَايَ رَأتَاهُ، وأُذْنَايَ سَمِعَتَاهُ، وقَدَمَايَ سَعَتَا إليِّه.

الثَّاني: أنْ تُعَبِّرَ عن العُضْوَينِ بواحدٍ، وتُفْرِد الخبرَ حملاً على المعنى ، تقول: عَيْنِي رَأَتْهُ، وأُذْنِي سَمِعَتْهُ، وقَدَمِي سَعْتْ إليِّه. قال : وإنَّما اسْتَعْمَلوا الإفرادَ هنا تخفيفاً، وللعِلمِ بما يريدون ، فاللفظُ على إفرادِه والمعنى على التثنية.

الثَّالثُ: أنْ تُثَنِّي العُضْوَ وتُفْرِد الخبر، لأنَّ حُكْم الأُذْنَيْنِ أو العَيْنَيْنِ أو القَدَمَيْنِ حُكْمُ حاسةٍ واحدةٍ، لاشتراكهما في الفعل، فتقول: عَيْنَايَ رَأَتْهُ، وأُذْنَايَ سَمِعَتْهُ، وقَدَمَايَ سَعَتْ إليِّه(
).  

الرَّابعُ : أنْ يُعَبِّّر عن العُضْوَيْنِ بواحدٍ، ويُثَنِّي الخبر حَمْلاً على المعنى، كقولك: عَيْنِي رَأَتَاهُ، وأُذْنِّي سَمِعَتَاهُ، وقَدَمِي سَعَتَا إليِّه. ومن ذلك قول الشاعر(
):

إذا ذَكرتْ عَيْنِي الَّزمانَ الذي مضى *** بصحراء فلج ظلتا تكفان

وفي ذلك يقولُ إبراهيم أنيس : يشتملُ الجسمُ الإنساني على أعضاءَ مزدوجةٍ ، كالعينين ، والأذنين ، واليدين، والرَّجلين وغيرهما، وكلها مما يُسمى بالمثنى، ولكنَّ اللُّغة في أساليبها قد تستعملها مفردةً، ويَتَقَبَّلَهَا السامعُ دون ملاحظةٍ، أو اعتراضٍ ، فاهماً في كلِ حالةٍ أنَّ المتكلم إنَّما يَعْنِي المثنى (
). 

قال المتنبي (
):

وتُعْجِبُنِي رِجْلاكَ في النَّعْلِ أنَّني **** رَأَيْتُكَ ذا نَعْلٍ إذا كُنتَ حافياً
أفرد النَّعْلَ وحقها أنْ تكون مثناة في الموضعين، ثُمّ كيف تكون الرِّجلان في نعل؟؟!.

وقال(
): 

أرأيْـتَ هِمَّـةَ ناقَـتِي في نَاَقةٍ      نَقَلَت يَداً سُرُحاً(
) وَخُفّاً مُجْمَراَ(
)

تَرَكْتْ دُخَانَ الرَّمْثِ(
) فِي أوْطَانِهَا      طَلَـباً لِقَوْم يُوْقِدُوْنَ العَنْبَراَ

وَتَكَرَّمَتْ(
) رُكَابَـاتُها عَنْ مَبْرَكٍ 
    تَقَعَانِ فِيْهِ وَلَيْسَ مِسْكا أزْفَراَ(
)

فَأتَتْكَ دَامِيـَةَ الأظَلّ(
) كَـأنمَّا 
   حُذِيَتْ(
) قَوَائمُها العَقَيْقَ الأحْمَرَا

   انتقل في البيتِ الثَّالثِ من الجمعِ إلى التَّثنيةِ فقال : وتكرمتْ ركباتُها، ثُمَّ قال: تقعان فيه ، وذلك أنَّ أقل الجمعِِ اثنان فجاز أنْ يُعَبِّرَ عن الاثنين بالجمع ، ولم يُعْجِبْ ذلك أبا منصور الثعالبي ولذا قال (
): "جمع الركبات ثُمَّ انتقل إلى التَّثنية فقال  تقعان ، وهو ضعيفٌ وغير سديدٍ في صَناعةِ الإعرابِ" . وقال ابنُ الأثيرِ : "فجمعفيحالِالتثنيةلأنَّالناقةَليسلهاإلارُكبتانفقالرُكباتوهذامنأظهرِظواهرالنَّحوِوقدخفيعلىمِثْلِالمتنبي" (
). إنَّ عدم إعجابِ أبي منصور الثعالبي بهذا الأسلوبِ لا يَعْنِي أنَّه ضعيفٌ ، فقد انزاح المتنبي في أسلوبه هذا لدواعي بلاغية ، كما أنَّ اتهام ابنِ الأثير للمتنبي بأن هذا الأسلوب قد خفي عليه يُعَدُّ أمراً غير مقبولٍ خاصة أنَّه ذَكَرَ بأنَّه من أظهر ظواهر النَّحو ، لذا بقي أنْ نقولَ إنَّ هذا من انزياحات المتنبي وهي سِرٌ من أسْرَارِ الشَّاعِرِيةِ ، تهدفُ إلى شَدِّ انتباه السامعِ أو القارئِ وإثارتِه ، وهذه الوظيفةُ الانفعاليةُ التي تُثِيرُها الشِّعْرِيةُ بانزياحها عن المألوفِ هو ما يسمى عند رولان بارت بلذةِ النَّص (
). 
كَسْرُ البِنَاءِ على مُسْتَوَى النَّوعِ:
بَيْنَتْ تجاربُ الحياةِ للإنسانِ أنَّه من الواجبِ التفرقة بين الذَّكر والأنثى  وتمييزهما، سواء في عالمِ الإنسانِ أو في عالمِ الحيوانِ . فكان من الطَّبيعي أنَّ اللُّغةََ حين تُعالجُ فكرةَ الجِنْسِ تُفَرِّقُ بيَّن الذَّكر والأنثى ؛ لذا نرى أنّ الأسماءَ التي تَدُلُ على التَّأنيثِ تُعامل معاملةً مغايرةً لتلك التي تَدُلُ على التَّذكير. وتظهر تلك المعاملةُ اللُّغَويةُ واضحةً جليةً في العناصرِ اللُّغَوية كالضَّمائرِ، وأسماء الإشارةِ، وأسماء الموصول والأعداد ، بَلْ وفي الأفعالِ والصِّفاتِ . فالمؤنثُ يعودُ عليه ضميرٌ مغايرٌ لضميرِ المُذَكَرِ، ويُشَارُ إليه باسْمِ إشارةٍ خاصٍ به ، كما نرى بين الموصولات صِيْغَةً معينةً مع المذكر تُخالفُ صِيْغَةَ المؤنث. أمَّا الأفعالُ والصِّفاتُ فتطلبُ صفاتٍ خاصة للمؤنث لا نراها مع المذكر ، وهكذا نرى اللُّغَةَ  على وجهِ العُمُومِ تُعالِجُ ما يَدُلُ على التَّأنيثِ علاجاً مُبايناً لما يَدُلُ على التَّذكير ، فتُقَسِّم الأسماءَ إلى طائفتين : تلك التي تُعَبِّرُ عن التَّأنيث ، أو بعبارة أخرى ، تلك التي تَسْلُكُ في الأساليب اللُّغَوية سلوك المؤنث ، وتلك التي تُعَبِّرُ عن التَّذكير أو تسلك سلوك المذكر.

ويجبُ أنْ تَتَطَابَقَ هذه الأقسامُ تذكيراً وتأنيثاً ، فَتَتَطَابَقُ الأفعالُ معها عند إسنادِها إليِّها، أو إلى ضمائرِها العائدة إليِّها ؛ ولكنِ اللغةُ في أساليبها قد تترخص فلا تُطابق، فتَقْبَلُ نصوصاً مِثْل: المرأةُ الكاعبُ، والنَّاهدُ، والمُرْضِعُ، والبقرةُ الفارِضُ، والظَّبِيَةُ العاطِفُ. وتقبل نصوصاً – أيضاً- مثل قوله تعالى: {وَقَالَ نِسْوَةٌ}(
)، {قَالَتِ الْأَعْرَابُ }(
)، و{السَّمَاءُ مُنْفَطِرٌ بِهِ}(
) و{بَلْدَةً مَيْتًا }(
)، وقول الشَّاعر:

بتيهاء قَفْرٍ والمَطِّيء كأنَّها *** قَطَا الحزنِ قد كانت فراخاً بُيوضُها

فوصف التيهاء بأنَّها قَفْرٌ.

وقول الآخر(
):

كرب القلبُ مِنْ جَواه يَذُوْبُ *** حين قال الوشاةُ هِنْدٌ غَضُوْبُ
ولمعرفة ما تتسم ظاهرة التَّرخص في النَّوع من تطور وبُعْدٍ بلاغي  لابَّد من دراسة المؤنثِ بصورةٍ عامةٍ والمؤنثِ المجازي بصفةٍ خاصةٍ، للإحاطة بالظَّرفِ الاجتماعي الذي يُبرُرُ مِثْل هذا الأسلوب وعِلَتِه ودوافعه..

قال المتنبي في بدايةِ القَصِيدَةِ التي مَدَحَ بها القاضي أبا الفضل أحمد بن عبد الله الأنطاكِي(
) : 

لَكَِ يا مَنَازِل ُ في الْقُلُوب ِمَنَازِلُ ... أقْفَرْتِ أنْت ِوَهُنّ َمِنْكِ أَوَاهِلُ
يَعْلَمْنَ ذاكَ وما عَلِمْت ِوإنّمَا ... أوْلاكُما يُبْكَى عَلَيْهِ العاقِلُ
يُخَاطِبُ الشَّاعرُ المنازلَ الخاليةَ و يُخْبِرها أنَّ لها منازل في القلب عامرة مأهولة ويقول لها: إنِّ تلك المنازل التي في القلبِ تَعْلَمُ بحالك  وحالها، ولكنِ الشَّاعر كَسَرَ التتابعَ النَّحوي عن طريقِ الالتفاتِ فقال : يَعْلَمْنَ ذاك ولم يقلْ : يَعْلَمْنَ تلك أي تلك الحال أو تلك المنـزلة أو المنازل ، وقد استوقف هذان البيتان الدكتور محمد حماسة عبد اللطيف عند حديثه عن الجملةِ في الشِّعرِ العربي ، فبعد أنْ بيَّن أنَّ الشَّاعرَ أرادَ أنْ يَصْدُمَ المألوفَ من أوَّل القصيدة قال (
): "ويتضحُ في قوله : وهُنَّ منك أواهِل، إذ أعاد ضميرَ جمعِ المؤنثِ ( هُنَّ ) إلى القلوبِ ، وأَكَّد هذا الاستعمال في البيتِ الثَّاني وجعل اسْمَ الإشارةِ "ذاك" – وهو للمفردِ المذكرِ ، وقد اتصل بحرف الخِطَابِ للمُفْردِ المذكر كذلك – إشارة  إلى المنازل التي في القلوب وإقفار هذه المنازل المُخَاطَبَة مع أنَّ القلوبَ أواهلٌ بها ...".

ويقول(
) :
مثَّلْتِ عَينَكِ في حَشَايَ جِرَاحةً  ***  فَتَشَـابَها كِلْتَاهُمَـا نَجْلَاءُ(
)

وكان مقتضى اللفظِ أنْ يقولَ: فتشابهتا، لأنَّ أحديهما العين، والأخرى جراحة، وهما مؤنثان. غير أنَّه ذَهَبَ بهما إلى المعنى، فكأنه قال: فتشابه الشيئان المذكوران. ولكنَّه تجاوز ذلك وحَمَل اللفظَ على المعنى فذهب بالعين إلى العُضُو وبالجراحةِ إلى الجُرْحِ وهما مذكران. 

ويقول(
):

       ليس بالمُنْكَر إنْ بَرَّزتَ سَبْقَاً *** غَيرُ مَدْفُوعٍٍ عَنْ السّبقِِ العِرابُ(
)

وإنَّما لم يقلْ: غير مدفوعةٍ مع تأنيثِ الخيل؛لأنَّه في معنى يَدْفَع، والفعلُ إذا قُدِّم على جماعةِ المؤنثِ يجوز فيه التذكيرُ والتأنيثُ، فهذا وإنْ كان اسْمَا ًفهو حَمَلَه على الفِعْل ِوشَبَهَّه به، وقيل: أراد بالعراب: الجِنْسَ كأنَّه قال: جنسٌ غير ُمدفوعٍ.

وذلكغيرجائزٍوليستَعَمُدُركوبِهذهالضروراتولكنْيَغِيبُعِلْمُها".ويقول(
):

ومُخَيَّبُ العُذُّالِ مِمَّا أمَّلُوا *** مِنُه وليس يَرُدُّ كَفَّاً خَائِبَاً (
)
وكف كما نعلمُ مؤنثةٌ ذَكَرَها ضرورةً كما يقولُ ابنُ جِنِّي وحَمَلَه على معنى "العضو" وسَبَقَهُ إلى ذلك الأَعْشَى في قوله:

إلى رجلٍ منهم أسيفٍ كأنَّما *** يضمُّ إلى كشحيه كَفاً مُخَضَبَاً
   إنَّ مهارة أبي الطَّيب الفنية مكَّنته من اسْتِغْلالِ الانْحِرَافَاتِ الأسلوبية النَّاجِمة عن الالتفاتِ استغلالاً تاماً وتطويع ذلك للمُوِاءَمَةِ بين صِرَاعَاتِه النَّفسية المحتدمة وأدَوَاتِه اللُّغُويَة .
الخاتمة:

- عُولجتْ ظاهرةُ عدم التَّطابق في الدَّرس اللُّغوي تحت إطارِ الضَّرُورَةِ والقِلَةِ والشَّذوذِ، وقِسْمٌ منها عُولج تحت مُصْطَلَحَاتِ الحَمْلِ على المعنى والتَّغليبِ والالتفاتِ وشجاعةِ العربيةِ وغيرها مِنْ المُسمياتِ ، فكان من قَدَرِ هذه المصطلحات أنُ ابتليتْ بالتَّخريجِ والتَّأويلِ المنافي لمبادئ اللُّغَةِ الوصْفِيةِ. بَلْ إنَّ بعضَ العُلماءِ قد أنْكَرَ وُجُوْدَهَا في العربيةِ دون النَّظرِ إلى الحَالَةِ النَّفسيةِ التي بررتْ للشَّاعِرِ اللُجُوْءَ إلى هذا الخِيَارِ وذلك لِتَلَمُسِ أبْعَاده الدلالية والبلاغية.

- إنَّ تفسيرَ ظاهرةِ عَدَمِ التَّطابق لا يعيب اللُّغةَ العربيةَ ، بَلْ هو دليلُ حياةٍ وبُرهانُ تَجددٍ ونَمَاءٍ يُضْفِي على اللُّغةِ أبعاداً جماليةً، بل يُمْكِنُ القول بأنَّ هذا الانحرافَ جاء لمقتضياتٍ بلاغيةٍ ودلاليةٍ ، وهذا التفسيرُ يُعْطِي اللُّغةَ نوعاً من المرونةِ ، ويَفْتَحُ البابَ لذوي الدُّرْبَة والمِرانِ من حُذَّاقِ العربيةِ لإثْرَائِها بكل مستطرفٍ ونفيسٍ.

- يعتبر المتنبي رائد هذا الأسلوبِ فقد ملأ الدنيا وشَغَلَ النَّاسَ، الخواصَ منهم والعوامَ بانْحِرَافِه المُتَكرِرِ عن النَّسقِ اللُّغوي المعروفِ، مِّما لَفَتَ انتباه كثيرٍ من النُّقادِ في القَديمِ والحَديثِ،  فهو يِنـزَعُ إلى تشكيلِ اللُّغَة حسبما تقتضيه حاجتُه لتقديم رؤاه وأحاسيسه بالطَّريقةِ التي يراها أكثر تأثيراً من غيرها ، ولو أدى ذلك إلى الإخلالِ ببنيةِ الكَلِمَةِ أو نِظَامِ الجُمْلَةِ ، ممَّا ولدَّ لدى المتلقي إحساساً بالدهشةِ والمُفَاجَأةِ ، فقد تمكنتْ من المتنبي روحُ المُغَامَرَة والرَّغبةُ في التَّحدي فَتَصَرَفَ في أدَاتِه الشِّعْرِيَةِ، فغدا موضعَ نقدٍ منقِبَلِ كثيرٍ من النُّقادِ ، والحقيقةُ أنَّ ذلك ليس دليلاًً على ضَعْفِ لُغَةِ أبي الطَّيبِ وعَجْزِهِ عَنْ الأخذِ بنَاصِيَتِها، بَلْ هو دليلُ جُرأَتِه وتَصَرُّفِه إذ أنَّه يُريدُ أنْ يُعَبِّرَ عن شيءٍ في نَفْسِه لا تُؤدِيِه اللُّغَةُ العَادِيةُ فَتَصَرَّفَ في أَدَاتِه اللُّغوية بِوَعِيٍ .

المراجع والمصادر:
1-  القرآن الكريم.
2- إبراهيم أنيس . من أسرار اللغة، مكتبة الأنجلو المصرية، ط6، 1978م.
3- ابن الأثير، ضياء الدين بن إسماعيل . المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، تحقيق : أحمد الحوفي وبدوي طبانة ، نهضة مصر، ط1 ، 1380هـ ، 1960م.
4- ابن جِنِّي، أبو الفتح عثمان. الخصائص: تحقيق: محمد علي النجار، دار الهدى للطباعة والنشر، بيروت.
5-  ابن جِنِّي ، أبو الفتح. المحتسب في تعيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها. نشر المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية ، لجنة إحياء التراث الإسلامي، ط 1969م.
6-  ابن رشيق القيرواني. العمدة في محاسن الشعر ونقده. تحقيق: محمد محي الدين عبد الحميد، دار الجيل، بيروت، ط4، 1972م.
7- ابن فارس، الصاحبي في فقه اللغة. تحقيق: السيد أحمد صقر، عيسى البابي الحلبي وشركاه، 1977م.
8-  ابن منظور، أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم بن منظور الإفريقي المصري. لسان العرب ، دار صادر للطباعة والنشر ، بيروت ، لبنان ، 1410هـ - 1990م ، 10/213.
9-  ابن هشام، جمال الدين بن هشام الأنصاري. مغني اللبيب عن كتب الأعاريب. تحقيق: مازن المبارك وزميليه، مراجعة: سعيد الأفغاني، دار الفكر ، بيروت، ط5  ،1979 .
10- أحمد شوقي. ديوانه . تحقيق : أحمد محمد الحوفي ، نهضة مصر للطباعة والنشر ، القاهرة.
11- الأزهري، خالد بن عبد الله. شرح التصريح على التوضيح على ألفية ابن مالك، دار الفكر، بيروت. 
12- أبو حيان الأندلسي . البحر المحيط . دار الفكر . دت.
13- أبو الطيب المتنبي. العَرْفُ الطَّيب في شرح  ديوان أبي الطَّيب ، الشيخ ناصف اليازجي ،دار الأرقم، للطباعة والنشر، بيروت.
14-  أبو عبيدة معمر بن المثنى. مجاز القرآن، تحقيق: د. محمد فؤاد سزكين، مكتبة الخانجي، مصر، 1981م.
15- - أبو العدوس، يوسف دكتور. الأسلوبية ، الرؤية والتطبيق. دار المسيرة للنشر والتوزيع ، عمان – الأردن ، صك 186.
16-  أبو الليث نصر بن محمد بن إبراهيم السمرقندي . بحر العلوم .تحقيق د. محمود مطرحي ، دار الفكر بيروت .
17-  أبو هلال العسكري. الصناعتين. تحقيق: د. مفيد قميحة، دار الكتب العلمية، بيروت، 1981م.
18- إسماعيل حقي بن مصطفى الاستانبولي الحنفي الحلواني. تفسير روح البيان . دار إحياء التراث العربي .8/158.
19- الألوسي ، محمد شكري. الضرائر الشعرية وما يسوغ للشاعر دون الناثر. شرح وتحقيق: محمد بهجة الأثري ، القاهرة، المطبعة الشامية، 1341هـ .
20- الألوسي ، محمود أبو الفضل . روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، دار إحياء التراث العربي – بيروت . د ت.
21- البخاري، أبو عبد الله محمد بن إسماعيل. صحيح البخاري، تحقيق: د. مصطفى ديب البغا ، دار ابن كثير، دمشق، بيروت.
22-  البغدادي، عبد القادر بن عمر. خزانة الأدب. تحقيق: أحمد محمد شاكر، 1356هـ- 1937م، ط1، مطبعة مصطفى البابي الحلبي.
23- البيضاوي . تفسير البيضاوي. دار الفكر ، بيروت.
24-  الجرجاني،  القاضي علي بن عبد العزيز ، الوساطة بين المتنبي وخصومه ، ت: محمد أبو الفضل إبراهيم ، وعلي البجاوي، المكتبة العصرية، صيدا – بيروت ، ط1، 1427هـ - 2006م.
25-  جون كوين.  بناء لغة الشعر. ترجمة د.. أحمد درويش – مكتبة الزهراء-  القاهرة-  1985م.
26- حسن طبل، دكتور.. أسلوب الالتفات في البلاغة القرآنية.  ط دار الفكر العربي ، القاهرة، 1998- 1418هـ.
27- الرازي، فخر الدين محمد بن عمر التميمي الرازي الشافعي .مفاتيح الغيب .دار الكتب العلمية – بيروت ، 1421هـ- 2000م، ط1، 23/9.
28- الرضي، الشيخ رضي الدين محمد بن الحسن الاسترابادي، شرح الكافية، تصحيح وتعليق: يوسف حسن عمر طرابلس، جامعة قاريونس ليبيا.
29- رولان بارت ، الدرجة الصفر للكتابة، ترجمة : محمد برادة، دار الطليعة للطباعة والنشر ، بيروت، د-ت.
30- الزركشي،  بدر الدين الزركشي. البرهان في علوم القرآن، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، مكتبة دار التراث، القاهرة، 1957م.
31-  الزمخشري، أبو القاسم جار الله محمود بن عمر. الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، مصطفى البابي الحلبي ، مصر، 1385هـ -1966م.
32-  السبكي ، بهاء الدين. عروس الأفراح- صمن شروح التلخيص. تحقيق د. خليل إبراهيم خليل، دار الكتب العلمية، بيروت، 2000م.
33-  سعد مصلوح. . الأسلوب. دار البحوث العلمية، 1980م.
34-  سيبويه، أبو بشر عمرو بن عثمان بن قنبر. الكتاب. تحقيق: عبد السلام هارون، دار الكتب العلمية، بيروت، 1408هـ- 1988م.
35-  السيوطي ، جلال الدين. الإتقان في علوم القرآن، المكتبة الثقافية، بيروت. 
36-  السيوطي. الحافظ جلال الدين. المزهر في علوم اللغة وآدابها. تحقيق محمد جاد المولى ورفيقيه، دار التراث، ط2 ، القاهرة.
37-  السيوطي، جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر. همع الهوامع في شرح جمع الجوامع، تحقيق: عبد السلام سالم مكرم، الكويت، مؤسسة الرسالة، ط3، 1413هـ- 1992م.
38-  شكري عياد. اتجاهات البحث الأسلوبي، دار العلوم للطباعة والنشر، السعودية، 1985م.
39-  الشنقيطي، أحمد الأمين. الدرر اللوامع على همع الهوامع مع شرح جمع الجوامع في العلوم العربية، تحقيق: عبد العال سالم مكرم، مؤسسة الرسالة،بيروت، ط2، 1413هـ- 1992م.
40- صلاح فضل، دكتور. علم الأسلوب، منشورات دار الآفاق الجديدة، بيروت ، 1985م.
41- عباس محمود العقاد . اللغة الشاعرة. مكتبة الأنجلو المصرية ، مطبعة مخيمرت ، 1960م.
42- عبد الحكيم راضي. نظرية اللغة في النقد الأدبي، مكتبة الخانجي، مصر، 1980م.
43- عبد السلام المسدي. الأسلوبية والأسلوب، الدار العربية للكتاب، ليبيا، ط2، 1982م. 
44- العلوي. يحي بن حمزة بن على بن إبراهيم . الطراز المتضمن لإسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان132. 
45-  العلوي، يحيى بن حمزة بن علي.  والطراز المتضمن لأسرار البلاغة وحقائق الإعجاز، دار الكتب العلمية،بيروت، لبنان.
46-  الفراء . يحي بن زياد بن عبد الله معاني القرآن، تحقيق محمد علي النجار ، وأحمد يوسف نجاتي . عالم الكتب ، بيروت ، 1983م – 1403هـ : 2/221-225.
47- فوزي الشايب. الخلط بين مستويات المطابقة وأثر ذلك في الدرس النحوي ، مجلة اللسان العربي، العدد:41، الرباط.
48-  قيس بن الخطيم . ديوانه: تحقيق: إبراهيم السامرائي وأحمد مطلوب، مطبعة العاني، بغداد، 1962م.
49- محمد أبو موسى. خصائص  التراكيب، مكتبة وهبة بالقاهرة، ط2، 1980م. 
50- محمد أنور قسم السيد إبراهيم . البلاغة في معاني القرآن الكريم. مخطوط ، مكتبة السودان ، جامعة الخرطوم، 1991.
51- محمد صلاح الدين مصطفى بكر. النحو الوصفي من خلال القرآن . مؤسسة على جراح الصباح، الكويت.
52- محمد فريد وجدي . دائرة معارف القرن العشرين . دار المعرفة ، بيروت ، المجلد الثالث، ص: 686.
53- د. محمد مندور، في الأدب و النقد ،  دار نهضة مصر ، 1979م.
�- العرف الطيب في شرح ديوان أبي الطيب. للشيخ ناصف  اليازجي.شركة دار الأرقم للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان ص: 407.


�- انظر : ابن منظور، أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم بن منظور الإفريقي المصري. لسان العرب ، دار صادر للطباعة والنشر ، بيروت ، لبنان ، 1410هـ - 1990م ، 10/213.


�- انظر : محمد فريد وجدي . دائرة معارف القرن العشرين . دار المعرفة ، بيروت ، المجلد الثالث، ص: 686.


�-د محمد صلاح الين مصطفى بكر . النحو الوصفي من خلال القرآن، مؤسسة علي جراح الصباح ، الكويت: 1/314.


�- العلوي. يحي بن حمزة بن على بن إبراهيم . الطراز المتضمن لإسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان،ص:2/132. 


�-  حسن طبل، دكتور. أسلوب الالتفات في البلاغة القرآنية.  ط دار الفكر العربي ، القاهرة، 1998- 1418هـ.ص: 33.


�- الالتفات في البلاغة القرآنية :40. 


�- انظر في هذه التعريفات: - عبد السلام المسدي. الأسلوبية والأسلوب، الدار العربية للكتاب، ليبيا، ط2، 1982م. : 102- 103. - سعد مصلوح. . الأسلوب. دار البحوث العلمية، 1980م. ص: 27، - صلاح فضل، دكتور. علم الأسلوب، منشورات دار الآفاق الجديدة، بيروت ، 1985م. ص: 179، دليل الدراسات الأسلوبية :37، بناء لغة الشعر: 24-25، نظرية الأدب: 231.


�-- شكري عياد. اتجاهات البحث الأسلوبي، دار العلوم للطباعة والنشر، السعودية، 1985م.ص: 155- 169،- عبد الحكيم راضي. نظرية اللغة في النقد الأدبي، مكتبة الخانجي، مصر، 1980م. ص: 489-490.


�- الأنبياء: 92-93.


�-- الزمخشري، أبو القاسم جار الله محمود بن عمر. الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، مصطفى البابي الحلبي ، مصر، 1385هـ -1966م.ص :3/2 ، وانظر- ابن الأثير، ضياء الدين بن إسماعيل . المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، تحقيق : أحمد الحوفي وبدوي طبانة ، نهضة مصر، ط1 ، 1380هـ ، 1960م.ص: 168.


�- الفاتحة: 7.


�- المثل السائر: 164. وانظر: - السيوطي ، جلال الدين. الإتقان في علوم القرآن، المكتبة الثقافية، بيروت. ص:2/86.


�- محمد شكري الألوسي . الضرائر الشعرية وما يسوغ للشاعر دون الناثر. شرح وتحقيق: محمد بهجة الأثري ، القاهرة، المطبعة الشامية، 1341هـ ،ص: 326.


�- الجمعة:11


�- أحمد شوقي. ديوانه . تحقيق : أحمد محمد الحوفي ، نهضة مصر للطباعة والنشر ، القاهرة 1/378.


�- عباس محمود العقاد . اللغة الشاعرة. مكتبة الأنجلو المصرية ، مطبعة مخيمرت ، 1960م، ص:22.


�- انظر: فوزي الشايب. الخلط بين مستويات المطابقة وأثر ذلك في الدرس النحوي ، مجلة اللسان العربي، العدد:41، ص:16، الرباط.


�-المصدر السابق، العدد: 41،ص:16.


�- المصدر السابق، العدد:41،ص:16.


�-  - ابن رشيق القيرواني. العمدة في محاسن الشعر ونقده. تحقيق: محمد محي الدين عبد الحميد، دار الجيل، بيروت، ط4، 1972م. ج2 /46: وانظر: - أبو هلال العسكري. الصناعتين، تحقيق: د. مفيد قميحة، دار الكتب العلمية، بيروت، 1981م.ص :407.


�-- أبو عبيدة معمر بن المثنى. مجاز القرآن، تحقيق: د. محمد فؤاد سزكين، مكتبة الخانجي، مصر، 1981م. ص: 9-11.


�- غافر: 67.


�- التحريم :4.


�- يونس: 22.


�- القيامة: 33- 34.


�- فاطر:9.


�- مجاز القرآن ج2/: 151.


�- يس :35.


�- التوبة: 34.


�- مجاز القرآن:2/161.


�- الحج: 19.


�- الحجرات: 9.


�-  الفراء . يحي بن زياد بن عبد الله معاني القرآن، تحقيق محمد علي النجار ، وأحمد يوسف نجاتي . عالم الكتب ، بيروت ، 1983م – 1403هـ : 2/221-225.


�- انظر. ابن الأثير ، ضياء الدين  المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر ، تحقيق أحمد الحوفي ، وبدوي طبانة، نهضة مصر ، ط1، 1380- هـ 1960م ، ص: 200.


�-  العلوي. يحي بن حمزة بن على بن إبراهيم . الطراز المتضمن لإسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان. الطراز: 2/132.


�-أنظر: البرهان في علوم القرآن :334-335.


�- البقرة :177.


�- النساء: 162.


�- أنظر: عروس الأفراح- صمن شروح التلخيص:1/464.: 


�-الدكتور. حسن طبل.  أسلوب الالتفات في البلاغة القرآنية.  ط دار الفكر العربي ، القاهرة، 1998- 1418هـ، ص:27.


�-- ابن جني، أبو الفتح عثمان. الخصائص: تحقيق: محمد علي النجار، دار الهدى للطباعة والنشر، بيروت. : 2/36. ، المثل السائر: 164. والطراز: 2/131


�- انظر : الخصائص:2/36. و- محمد أبو موسى. خصائص  التراكيب، مكتبة وهبة بالقاهرة، ط2، 1980م. : 194-195


�- الالتفات في البلاغة القرآنية: 44.


�- الخصائص:3/88.


�- الأسلوبية والأسلوب:106.


�- الخصائص:2/ 392


�- د. جمال حضري.  الأسلوبية النصية من خلال مفهوم الانزياح، ص: 14.


�- المصدر السابق:14.


�- الجرجاني ، علي بن عبد العزيز . الوساطة بين المتنبي وخصومه ، تحقيق : محمد أبو الفضل إبراهيم  وعلي البجاوي ، بيروت : 1966م، ص: 370.


�- العرف الطيب في شرح ديوان أبي الطيب. الشيخ ناصف اليازجي، ضبط: عمر فاروق الطباع، دار الأرقم، بيروت، لبنان.، ص: 199.


�- الوساطة بين المتنبي وخصومه:370.


�- الوساطة بين المتنبي وخصومه (ص::370.


�- محمد مندور ، النقد المنهجي عند العرب ، القاهرة ، دار النهضة الطبع والنشر ، (د. ت) .ص: 170.


�- النقد المنهجي عند العرب، ص:  170.


�-  د. محمد مندور، في الأدب و النقد،  دار نهضة مصر ، 1979م ، ص: 25.


�- ديوانه: شرح اليازجي،ص:363.


�- يقول: قد شاع فضلي  بين الناس ولم يبق فيهم إلا من عرف مزيتي وبلغه ذكري حتى رأى أدبي من لا يميز الأدب وسمع شعري من لا يعير الشعر أذنا.


�- ديوانه، شرح اليازجي،ص: 411.


�- لقحت الحرب: حقت ووقعت. شرح ديوان المتنبي (2 / 70) .


�- ديوانه، ص: 471.


�- الروق: القرن أراد به مقدمة الجيش..


�- الأرعن: الجيش المضطرب لكثرته.


�- الغطّم : البحر العظيم.


�- لُهام: الجيش الكثير يلتهم كل شيء.


�- تفرست: تأملت.


�- أبو العلاء المعري. معجز أحمد ، 1/350.


�- إبراهيم أنيس . من أسرار اللغة، مكتبة الأنجلو المصرية، ط6، 1978م، ص: 152.


�- التحريم :4.


�- معاني القرآن: 3/167.


�- المائدة:6.


�- الحجر:68


�-  الكهف: 50. الشعراء: 77:


�- الحج:50.


�- السيوطي. الحافظ جلال الدين. المزهر في علوم اللغة وآدابها. تحقيق محمد جاد المولى ورفيقيه، دار التراث، ط2 ، القاهرة: 2/105.


�- الإنسان:2.


�- ديوانه، دار بيروت للطباعة والنشر،ص:70.


�- البيت لقيس بن الخطيم ، أنظر: ديوانه: تحقيق: إبراهيم السامرائي وأحمد مطلوب، مطبعة العاني، بغداد، 1962م، وأنظر: همع الهوامع: 3/95، والكتاب:1/75.


�- مغني اللبيب: 811.


�- الصافات: 165-166.


�- هو ضابيء بن الحارث البرجمي وهو شاعر جاهلي عاش بالمدينة أيام سيدنا عثمان ، وتوفي سنة 30 هجرية، 650م. . أنظر: البغدادي، عبد القادر بن عمر. خزانة الأدب. تحقيق: أحمد محمد شاكر، 1356هـ- 1937م، ط1، مطبعة مصطفى البابي الحلبي: 1/276


�- الحج:5، وغافر: 67.


�- المحتسب: 2/266.


�- محمد أنور قسم السيد إبراهيم . البلاغة في معاني القرآن الكريم. مخطوط ، مكتبة السودان ، جامعة الخرطوم، 1991، ص:126.


�-  الألوسي ، محمود أبو الفضل . روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، دار إحياء التراث العربي – بيروت ،24/84. وانظر : أبو الليث نصر بن محمد بن إبراهيم السمرقندي . بحر العلوم .تحقيق د. محمود مطرحي ، دار الفكر بيروت ، ص:ج2/449. أبو حيان الأندلسي . البحر المحيط . دار الفكر . دت، 1/206. البيضاوي . تفسير البيضاوي. دار الفكر ، بيروت، 4/229، 5/100، فخر الدين محمد بن عمر التميمي الرازي الشافعي .مفاتيح الغيب .دار الكتب العلمية – بيروت ، 1421هـ- 2000م، ط1، 23/9. إسماعيل حقي بن مصطفى الاستانبولي الحنفي الحلواني. تفسير روح البيان . دار إحياء التراث العربي .8/158.


�- النور:31.


�- النور:59.


�- من أسرار القرآن : مجلد 49،ج2،ص: 354-355.


�- أنظر: صحيح البخاري:1/456.


�- من أسرار القرآن : مجلد 49،ج2،ص:356.


�- النور:59.


�- من أسرار القرآن:356.


�- شرح الكافية: 2/277.


�- الضرائر الشعرية ،ص: 51. وشرح ديوان المتنبي، ص: 50.


�- الدرر اللوامع: 1/151- 152.


�- الدرر: 1/152.


�- البيت بلا نسبة لأحد. أنظر : الدرر:1/151. والصاحبي في فقه اللغة: 253.


�- من أسرا اللغة ، ص: 157.


�- ديوانه،ص: 554.


�- ديوانه، شرح اليازجي،ص: 580. قال اليازجي: أراد بالركبات الركبتين، فردّ الضمير على المعنى.


�- سُرُحا: بضمتين سهلة السير.


�- المجمر: بالفتح ويكسر الصلب، وبالكسر المسرع.


�- الرمث: شجر يشبه الغضا.


�- تكرمت: تنزهت.


�- الأزفر: الزكي الرائحة.


�- الأظل: باطن خف البعير.


�- حذيت: ألبست حذاء. وهو النعل.


�- الثعالبي : أبو منصور عبد الله بن إسماعيل ، يتميه الدهر ، في محاسن  أهل العصر ، تحقيق محمد محي الدين ، ج1 ، ط2 ، 1973م . 


�- المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر . أبي الفتح ضياء الدين نصر الله  بن محمد بن محمد عبد الكريم الموصلي. تحقيق محمد محي الدين عبد الحميد. الناشر : المكتبة العصرية – بيروت 1995م، (1 / 36) :


�-رولان بارت ، الدرجة الصفر للكتابة، ترجمة : محمد برادة، دار الطليعة للطباعة والنشر ، بيروت، د-ت ، ص: 86. أبو العدوس، يوسف دكتور. الأسلوبية ، الرؤية والتطبيق. دار المسيرة للنشر والتوزيع ، عمان – الأردن ، صك 186.


�- يوسف:30.


�- الفتح:16، والحجرات:14.


�- المزمل :18


�- الفرقان :49، والزخرف:11، وق: 11


�- البيت لكلبة اليربوعي، وقيل لرجل من طيي، أنظر: الهمع: 1/416، وشرح التصريح: 1/207.


�- ديوانه، شرح اليازجي، ص: 200.


�- عبد اللطيف : د . محمد حماسة الجملة في الشعر العربي ، القاهرة ، مكتبة الخانجي ، ط1 ، 1990م .


�- ديوانه، شرح اليازجي، ص: 144.


�- مثلت : أي صورت . والجراحة : الجرح . والنجلاء: الواسعة. والمعنى: لما نظرتِ إلي صورتِ في قلبي م واسعا فتشابهت عينك وذلك الجرح في الاتساع.


�- ديوانه ، شرح اليازجي، ص: 165.


�- برز: سبق أصحابه . والعراب: الخيل العربية. والمعنى: لا ينكر سبقك للناس فإن كرام الخيل لا يدفعها مانع عن السبق.


�- ديوانه، شرح اليازجي، ص: 130.


�- والكف أنثى في الفصيح وإنما ذكرها هنا على معنى العضو وقيل على إرادة السائل. انظر:ديونه بشرح  اليازجي ‘ص: 130.





4

