
 

 

  

 

 وسائل البيان عند الجاحظ: الحال التي تُسمى نِصْبَةً نموذجاً 
 

 د. التجاني إبراهيم محمد
 كلية التربية   -اللغة العربيةقسم   
 جامعة الخرطوم  
 
 

السنة 

 السابعة

جامعة 

 الخرطوم

 

كلية 

 التربية

 مجلة

التاسعالعدد   

 

م5102 ديسمبر  

ربيع الأول 

هـ0341  

 

 

 

 

 
 
 



 د. التجاني إبراهيم محمد
 

 

ة | 391 ي ب ر ت ل ا ة  ي ل ك ة  ل ج ع–م س ا ت ل ا د  د ع ل  ا

 

 : الحال التي تُسمى نِصْبَةً نموذجاً وسائل البيان عند الجاحظ

 

 د. التجاني إبراهيم محمد
 كلية التربية   -اللغة العربيةقسم   
 جامعة الخرطوم  
 

 المستخلص

 على يركز ثمّ  عامّة، بصفة   الجاحظ عند المعاني على الدلالات أصناف البحث هذا يتناول     
 بغيرِ  الناطقةُ  الحالُ  هي – الجاحظ عرّفها كما – فالنِّصْبَةُ . نِصْبَة   تُسمّى التي الحال دلالة دراسة
 المعاني بيان في عظيم   أثر   ذاتُ  أنّها في النِّصْبَة دراسة أهمية وتأتي. اليد بغير والمشيرةُ  اللفظِ،

 والجامد، الموات، في التي بالمعاني الناطقة هي إنّها ثمّ  الإنسان، لبني بواسطتها المنقولة
 الجاحظ أورده بما مُستشهدا   والتنقيب، بالدراسة تتبعتُها أهميتها، ولإيضاح. والعجماء والصامت،

 على يُدلل مما والشعرية، والنثرية، القرآنية، الشواهد من أخرى طائفة   أضفتُ  ثمّ  شواهدها، من
 ذاك مدى البحث هذا خلال من تبيّن كما. الأخرى الدلالات أصناف بين الوسيلة هذه أهمية
 .    لها الحيويّة المعاني من بعض   بإيصال الإنسانية النفس في النِّصْبَةُ  تُحدثُه الذي البالغِ  الأثرِ 

 
 
 
 
 

 
 
 



 د. التجاني إبراهيم محمد
 

 

ة | 391 ي ب ر ت ل ا ة  ي ل ك ة  ل ج ع–م س ا ت ل ا د  د ع ل  ا

 

Abstract 
 

This research deals with the types of semantic indicators in ALJahiz in 
general, and then it concentrates on the study of AL Nisba, which is 
situation semantics. The situation semantics- Nisba as defined by 
ALJahiz, is the situation articulating without a word; and pointing without 
a hand. The importance of studying the Nisba lies in the great impact it 
has on explaining meanings conveyed through it to humans. It also 
articulates the dead, rigid, silent and inexpressible meanings.  
To explain its importance, I have carefully tracked and explored it, citing 
evidence from ALJahiz, and then I added a number of evidences from 
the Holy Quran as well as prose and poetry evidences, which point to 
the importance of this means among other types of semantic indicators. 
Also, this research shows the extreme impact that the Nisba has on 
human soul by communicating some vital meanings to it.  
 
 
 
 
 
 
 
 



 د. التجاني إبراهيم محمد
 

 

ة | 391 ي ب ر ت ل ا ة  ي ل ك ة  ل ج ع–م س ا ت ل ا د  د ع ل  ا

 

 
 

  مقدمة
بخلاف  ،نا  ، وجعله عاقلا  ناطقا  مبيون أنْ خلقَ فيه الإنسانفي الك تعالى من دلائلِ حكمةِ الله

، استُخْزِنَ الحكمةَ  نفالإنسانُ الحيُّ الناطقُ أحدُ م. والجماد الأبكم الأخرسالحيوان غيرِ الناطقِ، 
بٌ يُدِلُّ به . ثم جُعل له سبأنّه يعقِلُ الحِكْمةَ وعاقبتَها، فهو دليلٌ  مُسْتَدِل  ، كما فهو حِكمةٌ في ذاته
ن ذلك أداةَ بيان  له م تعالى ، فلم يرضَ الله، ووجوه ما نتَجَ له الاستدلالعلى وجوه استدلاله

وهذه هي  .عقد، والحال التي تُسمى نِصْبة  ، والجعلها خمسا : اللفظَّ، والخطَّ، والإشارةَ ، بل واحدة  
. وهي التي نى التي أحصاها الجاحظ في كتابيه: البيان والتبيين، والحيوانأصناف دلالات المع

بالتفصيل  –منها –النِّصبة ثم نخصُّ  لإجمال،سنخصّها بالدراسة في هذا البحث على وجه ا
التي تعادل الأصناف الأربعة  . وتنبع أهمية هذه الدراسة من أن النِّصْبَةَ هي الأداةوالاسترسال

هُ ويسْتنطِقُهُ من بني ، وتقوم مقامها في نقل المعنى من الجماد الأبكم الأخرس لِمَن يستخبِرُ تلك
، المشيرةُ من . ثم إنّ إلقاء الضوء على موضوع غير يد   الإنسان؛ فهي الناطقةُ من غير لفظ 

 النصبة يرفعه مقاما  بين موضوعات الدرس البلاغي الحديثة. 
وصولا  لهدف البحث سيتم تتبع دراسة الحال التي تُسمى نِصبة  عند الجاحظ، في كتابَيْهِ: البيان 

ذلك، ثم الإتيان  والتبيين، والحيوان، وكيفية عرضه لها من خلال تلك الشواهد، مع شرح وتوضيح
ولذا فقد بنيْتُ  .لأمثال غير ما أورده الجاحظبشواهد أخرى من القرآن الكريم، ومن الشعر، وا
 اوتطور هذ .معاني البيان في اللغة والاصطلاحالدراسة على هذه المقدمة، ثم أتبعتها بعرض 

حظ، مع التركيز المصطلح عند البلاغيين، ثم درجت إلى سرد وتحليل دلالات البيان عند الجا
على دراسة النِّصْبة وشواهدها، ثم ألحقتُها بشواهد أخرى من الشعر والنثر، وختمْتُ ذلك كله 

 بالنتائج التي توصّل إليها هذا البحث. 
 
 



 د. التجاني إبراهيم محمد
 

 

ة | 391 ي ب ر ت ل ا ة  ي ل ك ة  ل ج ع–م س ا ت ل ا د  د ع ل  ا

 

 :           ى البيان في اللغة والصطلاح: معنأولً 
حَاح للجوهري مادة ) بين ( البَيْنُ: الفراق، تقول منه بانَ يبينُ بَيْنا  وبَيْنُونة . والبَينُ:  :جاء في الصِّ

الوصْلُ، وهو من الأضدَاد. البَيانُ: الفصاحةُ واللَسَنُ، وفلانٌ أبينُ من فلان، أي: أفصح منه 
الشيءُ بيانا  اتّضحَ فهو وبانَ  .الشيءُ من الدلالة وغيرها : ما يتبيّنُ بهوأوضحُ كلاما . والبيانُ 
أوضحتُهُ. واستبانَ الشيءُ: وَضَحَ. والتبيينُ: الإيضاح والوضوح. وتباينَ  بيِّنٌ. وأبنْتُهُ أنا أي:

 بيَّنَ،، و وتبيَّنَ  ،القومُ: تهاجروا وتباعدوا. وقال الخليل: والبيانُ معروفٌ، بانَ الشيءُ، وأبانَ 
في لسان و  .جلٌ بيِّنٌ إذا كان بيِّن المنطق: ر واستبانَ، والبيِّنُ من الرجال: الفصيحُ، وقال بعضُهم

العرب: يكون البينُ الفُرْقةُ، ويكون: الوصلُ، بانَ يبينُ بيْن ا وبَيْنُونة ، وهو من الأضداد. والطويل 
ما  البائن، أي: المفرط طولا ، والكتاب المبين، أي: الذي أبان طرقَ الهدى من الضلالة، وأبان كل

وغيرها، وبانَ الشيء بيانا : اتّضح،  : ما بُيّن به الشيء من الدلالةتحتاج إليه الأمّة. والبيانُ 
التداخل بين  –هنا  –واستبانَ الشيءُ: ظهرَ. واستبانَ، وتبيّنَ، وأبانَ، وبيَّنَ بمعنى واحد. نلاحظ 

وقفوا على  ة )بين(، ولعل أصحاب هذه المعاجمالمعنى اللغوي والمعنى الاصطلاحي لماد
كريم ولئك الذين درجوا على تفسير آي القرآن ال، خاصة  أت البلاغيين الأوائل لهذه المادةتعريفا

اللغوي  ر العلاقة الوطيدة بين المعنيين:هوهذا التداخل يظ وبينوا معانيها ومدلولاتها.
ظهار المقصود وبيان ؛ فهما لا يخرجان عن الكشف والإيضاح وعلوّ الكوالاصطلاحي لام وا 

الرحمن، علّمَ تقاته بهذا المعنى؛ قال تعالى: ﴿. وقد ورد في القرآن الكريم لفظ )بيان( ومشالمنطق
﴾. وفي الحديث الشريف ما : ﴿هذا بيانٌ للناس﴾  وقال تعالىسان، علّمه البيانالقرآن، خلق الإن
: )إنّ من البيان نبي صلى الله عليه وسلم أنّه قال، عن العمر،رضي الله عنهما رواه عبد الله بن

  .(ا  لسحر 
 البيان عند البلاغيين وتطوره:ثانياً: تتبع مصطلح علم 

إلى أن أضاف  ،اُسْتُخدمت كلمة )بيان( للدلالة على المعاني اللُّغوية والاصطلاحية سابقة الذكر
كشف لك قناع  ء  البيان اسمٌ جامع لكل شيقال: )، ا  غيرَ مسبوق  لههـ( تعريف522إليها الجاحظ )

المعنى، وهَتَكَ الحجاب دون الضمير، حتى يُفْضي السامع إلى حقيقته، ويهجم على محصوله 



 د. التجاني إبراهيم محمد
 

 

ة | 391 ي ب ر ت ل ا ة  ي ل ك ة  ل ج ع–م س ا ت ل ا د  د ع ل  ا

 

كائنا  ما كان ذلك البيان، ومن أي جنس كان الدليل؛ لأن مدار الأمر والغاية التي يجري إليها 
المعنى، فذلك  بلغت الإفهام وأوضحت عن ء  القائل والسامع، إنما هو الفهم والإفهام، فبأيّ شي

ثم انتقل إلى دلالات البيان، فجعلها خمسة أشياء: اللفظ، والإشارة،  ،هو البيان في ذلك الموضع(
 والعَقْدُ والخطُّ، والحال التي تسمى نِصْبَة. 

هـ( فعرّفه بقوله: " كل شيء كشف لك قناع المعنى الخفي حتى يتأدى 853أما ابن عبد ربه )
" أمّا في كتابه، ومَنَّ به على عباده تعالى فذلك البيان الذي ذكره الله إلى الفهم ويتقبله العقل،

هـ( فقال البيان هو: "الإحضار لما يظهر به تميّز الشيء من غيره في الإدراك، 833الرُّماني )
شارة، وعلامة"وهو على أربعة أقس فيه عوْدٌ  في وجوه البيان الرُّماني. فكلام ام: كلام، وحال، وا 

من وسائل البيان يذكر دلالة الخط التي هي وسيلة  ، غير أن الرماني لمإلى وجوهه عند الجاحظ
 عند الجاحظ.

 فقد أقرّ ابن رشيق ،معنى والفصاحةَ ودلالةَ المطابقةثم عُرِّفَ البيانُ بما يتصل وكشفَ ال
تى تدركه هو الكشف عن المعنى ح، فذكر إنّ "البيان في هذا الباب الرُّمانيهـ ( ما قاله  338) 

، والبراعة والبيان هـ( جعل الفصاحة والبلاغة374ني ). وعبد القاهر الجرجاالنفس من غير عُقْلة "
وسبْق الفرع، وكرم ،فنعت علم البيان برسوخ الأصل ،لها تدل على معنى واحد أو متقاربك

، وينفثُ السحرَ...ا  يحوك الوشْيَ، ويصو :) لولاه لم تَرَ لسانالنتاج، ثم قال (. غ الحَلْيَ، ويلفظ الدُّرَّ
، والبيان، : المعانيالسابع الهجري وقسّم البلاغة إلىهـ( في القرن 353وعندما جاء السكاكي )

. فالدلالات التي والمُحسِّنات ، أدخل الدلالات في موضوعات علم البيان، وأقحمها فيه بدون داع 
؛ ي: دلالة المطابقة، ودلالة التضمّن، ودلالة الالتزامي بحث البيان هتحدث عنها السكاكي ف

ة البيت على مجموع الجدار ضع له كدلالفدلالة المطابقة هي دلالة اللفظ على تمام ما وُ 
، ودلالة الالتزام هي دلالة اللفظ دلالة اللفظ على جزء ما وُضع له ، ودلالة التضمّن هيوالسقف

ويتضح أن السكاكي ركّز على دلالة اللفظ فقط، وأهمل  .على معنى خارج  عن مسماه لازم  له
وعلم البيان عنده ينشعب إلى  .هي: الإشارة، والخطّ، والعَقْد، والحالو أربعا  مما ذكره الجاحظ 



 د. التجاني إبراهيم محمد
 

 

ة | 391 ي ب ر ت ل ا ة  ي ل ك ة  ل ج ع–م س ا ت ل ا د  د ع ل  ا

 

ثلاثة أصول: التشبيه، والمجاز، والكناية. وتسمى دلالة المطابقة عند البيانيين دلالة وضعية، 
 ليتان. ودلالة التضمُّن والالتزام عق

 : وسائل البيان عند الجاحظ:  ثالثاً 
ن العالَم بما فيه من أ، تحدث عن أقسام الكائنات، فذكر يتناول الجاحظُ البيانَ ووسائلَهقبل أن 

، والنامي على قسمين: حَيَوان ونبات، والحيوان ينقسم إلى فصيح،  الأجسام فإنما هي جمادٌ ونام 
. ثم هَم إرادتَه إلا ما كان من جنسهم كل ذي صوت  لا يَفْ وأعجم. والفصيح هو الإنسان، والأعج

ن وجود العالَم بما فيه حكمةٌ، والحكمة على ضربين: شيءٌ جُعل حكمة وهو لا يعقل أيذكر 
الحكمة ولا عاقبة الحكمة. وشيءٌ جُعل حكمة وهو يعقل الحكمة وعاقبة الحكمة، فالأول غير 

يَسْتَدِل، والثاني دليل يستدِل، واشترك في الأول الحيوان عاقل، والثاني عاقل، والأول دليلٌ لا 
غير الناطق مع الجماد في أنهما دليلٌ على الحكمة غيرُ مُسْتَدِل، واجتمع للإنسان أن كان دليلا  

ا ، وسمَّو لاله، ووجوه ما نتج له الاستدلالمُستدِلّا . ثم جُعل للمُسْتَدِل سببٌ يُدِلُّ به على وجوه استد
 .انا  ذلك بي

فللبيان أهمية أصيلة في المجتمعات الناطقة؛ فهو ضروري  في حياة الناس، ولا يمكننا أن نتصور 
نّ الله تعالى جعل البيان سببا  في ما أحياة  للناس دون بيان ما يجيش بنفوسهم، فقد ذكر الجاحظ 

فا  لمواقع سد الخَلّة ور   فع الشبهة، ومداواة الحيرة.بين الناسِ ومُعبِّرا  عن حقائق حاجاتهم، ومعرِّ
اهتم الجاحظ بالبيان ودلالاته اهتماما  واضحا  في كتابيه: البيان والتبيين، والحيوان؛ فلم يركز 
على آلةِ اللفظ دون الأخريات، وذكر أن الله لم يرضَ للناس من البيان بصنف  واحد، بل كثّر ولم 

لفظ، والخطّ، والإشارة، والعَقْد، والنِّصْبَة، ولم يقلل، وأظهر ولم يُخْفِ، وجعل آلةَ البيان هي: ال
ة  واحدة. وعلى قدر وضوح الدلالة، وصواب الإشارة، وحُسن الاختصار، ودقة المدخل، تكن آل

 . أنفع وأنجع للمتلقي ، وكلما وضحت الدلالة كانيكون إظهار المعنى
منها ما هو  ،وبين إبلاغهالمعنى،  ويجب أن نلاحظ أن هذه الوسائط والوسائل التي تقوم بين

سَمْعي، ومنها ما هو بَصَري، ومنها ما هو سمعي بصري في آن  واحد، وهذه من نعم الله التي 



 د. التجاني إبراهيم محمد
 

 

ة | 399 ي ب ر ت ل ا ة  ي ل ك ة  ل ج ع–م س ا ت ل ا د  د ع ل  ا

 

أجراها على عباده " فجعل اللفظ للسامع، وجعل الإشارة للناظر، وأشرك الناظر واللامس في 
 ".  عل للشامِّ والذائق نصيبا  ولم يج ،وجعل الخطّ دليلا  على ما غاب من حوائجه عنه، معرفة العَقد

ومن هنا تتجلى أهمية آلات البيان الأخرى؛ فهي تضاهي اللفظ في أهميته في دلالة المعاني 
بوسائل البيان الخمس على الاجتماعية، ولذا فقد تفرد الجاحظ دون غيره من البيانيين باهتمامه 

، ودرسوه ون من بعده على اللفظ فقطالسواء، وبسردها وشرحها، والتمثيل لها، بينما ركز البلاغيّ 
من جهة الإفصاح أو العِيّ، وأسهبوا في ذلك، غير أن ابن عبد ربه الأندلسي، في معرض حديثه 

؛ تكون باللفظ والخطّ والإشارة والدلالة، غة تكون على أربعة أوجهعن وجوه البلاغة، قال:" البلا
ا هن عنده ز فيه غيره". ولعل )الدلالة(ل منها له حظ من البلاغة والبيان، وموضع لا يجو وك

. بيد أنّ الجاحظ قدّم البيان على البلاغة في الذكر؛ حال التي تسمى نِصبة  عند الجاحظتعني ال
يانه ما إذا كان بليغا  فالإنسان من شأنه أن يبين عما في دواخله أولا ، ثم تأتي مرحلة الحكم على ب

اهرة . والدلالة الظأوضح، وكانت الإشارة أبين وأنور، كان أنفع وأنجع " فكلما كانت الدلالةأم عييا  
  ."على المعنى الخفي هي البيان

؛ قسمٌ يحوي الوسائل ، وقد جعلتُها قسميند الجاحظوفيما يلي سردٌ تفصيلي  لوسائل البيان عن
؛ إذ هي وسيلة ما اعاني بين بني الإنسان فيما بينهم، وقسم يخصّ النِّصْبة وحدهالسائرة لنقل الم

 :    نتقل لبني البشر من معان  وعِبَر، وذلك على النحو التاليي
 ، والعَقْدُ:)أ( اللفظُ، والإشارةُ، والخط  

ما عن طريق غيره مما عدد، فاللفظ  فوسائل إبانة المعنى عند الجاحظ إمّا عن طريق اللفظ، وا 
وقد ميّز الجاحظ هذه الوسيلة بالبيان اللساني، أداة سبيلها لسان المتكلم، وموردها أُذن السامع، 

مَى. وقال صاحب المنطق: حدُّ وقارن بينه وبين العِيّ، فأورد من الأقوال: البيانُ بصرٌ، والعِيُّ عَ 
لى غير ذلك مما ينبيء بأنه جعل خروج المعاني عن طريق الإ نسان: الحيّ الناطق المبين. وا 

 اللسان من جهة المُلْقي، والُأذن من جهة المتلقي. اللفظ بيانا ، فآلةُ البيان هنا هي
والإشارة واللفظ . وبالرأس وبالعين والحاجب والمنكب، وبالثوب، وبالسيفأمّا الإشارة، فتكون باليد 

، ونِعْم العونُ هي له، ونعم الترجمانُ هي عنه، وأكثر ما تنوب عن اللفظ، وما تغني عن شريكان



 د. التجاني إبراهيم محمد
 

 

ة | 022 ي ب ر ت ل ا ة  ي ل ك ة  ل ج ع–م س ا ت ل ا د  د ع ل  ا

 

ة ملموسة في تأدية المعنى تُغني عن اللفظ والخط في أحايين كثيرة، الخط. فالإشارة وسيط ذو قيم
الخاص،  بل لها خصلة أخرى تميزها عن اللفظ " ولولا الإشارة لم يتفاهم الناس معنى خاصّ 

  ."ولجهلوا هذا الباب البتة
د أونفهم من كلام الجاحظ الأخير  المعاني نّ الإشارة تعتبر إحدى دُعامات الكلام؛ فهي تُعضِّ

الموصولة بواسطة الكلام، بل هي واسطة في إيصال خاصِّ الخاص من المعاني المُتَلفّظ بها؛ 
على المعاني التي يقصدها الجاحظ. ولذا نجد ابن حزم  وبهذا تأتي أولوية أهميتها في الدلالة

تقوم مقاما   فالإشارة بلحظ العين .عن الرُّسُل، ويُدرك بها المراد : "واعلم أن العين تنوبيقول
عجيبا  في نقل المعاني من نفس إلى أخرى؛ فإنه يُقطع بها ويُتواصل، ويوعد ويُهدد، ويُنتهر 

  .ويُبسط، ويُؤمر ويُنهى، وتُضرب بها الوعود، ويُسأل بها ويُجاب، ويُمنع بها ويُعطى"
مُ ، ﴿اقْرَأْ وَرَبُّكَ الأكْرَ وأمّا الخطُّ ، ففضيلتُه واضحة في تنعّم الناس بمنافع الكتاب؛ قال تعالى : 

ن وَالْقَلَمِ وَمَا يَسْطُرُونَ﴾. ولذلك قالوا: القلم أحد  ، عَلّمَ الإنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ﴾ ﴿الذِّي عَلَّمَ بِالقَلَمِ 
اللسانين، وقالوا: القلم أبقى أثرا ، واللسان أكثرُ هذرا . وهكذا يستطرد الجاحظ في الحديث عن 

الذي هو وسيلة الخط، ويفاضل بين اللسان )آلة الكلام( وبين القلم )آلة الخط(، فضائل القلم 
ويورد الأقوال المأثورة في فضل القلم على اللسان؛ فالكتاب يُقرأ بكل مكان، ويدرس في كل 

صوت ه، ولا يتجاوزه إلى غيره. هذا قبل اختراع آلات تسجيل الواللسان لا يعدو سامعَ ‘ زمان
 .لعصور الحديثةوانتشارها في ا

والحقُّ إن الكتابة تحتل مكان ا سامقا  بين آلات البيان ووسائله، في القديم والحديث؛ فما من 
مما يحمل أفكار كُتابها ويعبّر  إلا وهي مملوءة بالمُسوّدات ،سواء أكانت ورقية  أم رقمية ،ةمكتب

خلجات الكاتب يتدفقُ من  عن المعاني التي يريدون بثها بين الآخرين، فالمعنى المُتصور في
، في المتلقي أيّا  كان مكانه وزمانه ذهنه مباشرة إلى الطرس والورق عبر مداد الأقلام ليصل إلى

 ما يلحقُ الأزمنة.  
دامه في العصرين ، وكثُر استخب، كان منتشرا  بين العرب وغيرهمأما العَقْدُ، فهو نوع من الحسا

ه حساب اليد، أو حساب الروم والعرب، أو الحساب ، وكانت العرب تسميالعباسي والأموي



 د. التجاني إبراهيم محمد
 

 

ة | 023 ي ب ر ت ل ا ة  ي ل ك ة  ل ج ع–م س ا ت ل ا د  د ع ل  ا

 

بحساب اليد لأن أصابع  ىفيه عقليا  دون كتابة. وسم ىلأن العمليات تجر  ،الهوائي، وهو كذلك
اليدين كانت تستخدم لتذكر النتائج أثناء الحل. ويسمى عَقْدا  لأنه يقوم على عقد أصابع اليدين 

ت؛ مثل عَقد العشرين، وعقد الثلاثين، وعقد التسعين، لتدل على الأعداد المتضاعفة من العشرا
قبل استخدام  ،ربوهكذا، فيتم ذلك بطريقة متفق عليها، يتعلمها الصغار في الكتاتيب، وكان الع

يجرون عملياتهم الحسابية عقليا  دون كتابة، فالحاسب عندهم يحسب عقليا ،  ،الحساب الهندي
 . ند تسجيل النتيجةى الترقيم إلا عبالكلام، ولا يلجأ إل

وربما ظنّ بعضنا أن الحساب هو تلك المعاني الدال عليها بالأرقام والأعداد، وأن آلتها التي 
، فما بال العَقد هنا؟ نقول: العقد ضرب من الحساب يكون بأصابع اليد، ديها هي اللفظ فقطتؤ 

ليدين، يقال له حساب أصابع اقال البغدادي: "واعلم أن العقود والعقد نوع من الحساب يكون ب
ومنها في ، ، الشهير بابن المغربياجيز، منها أرجوزة أبي الحسن عليوقد ألفوا فيه كُتبُا  وأر ، اليد

 عَقد الثلاثين:
 واضْممْهُما عند الثلاثين تُرَى             كقابض الإبرة من فوق الثَّرَى           

ة، أي: جمع طرفيهما كقابض طرف السبّابإشارة إلى أن الثلاثين تحصُل بوضع إبهامك إلى 
   ." الإبرة

وقال ابن حَجر في باب )يأجوج وماجوج( "وأما عَقْد الحساب، فإنه اصطلاح للعرب تواضعوه 
بينهم ليستغنوا به عن التلفظ، وكان أكثر استعمالهم له عند المساومة في البيع؛ فيضع أحدهما 

 ."د ستر ذلك عن غيرهما ممن يحضرهماتلفظ لقصيده في يد الآخر فيفهمان المُراد من غير 
ويقول الجاحظ في حديثه عن فضائل الحساب "فالدليل على فضيلته، وعِظَمِ قَدْرِ الانتفاعِ به قولُ 

زِيزِ فَالِقُ الِإصْبَاحِ وَجَعَلَ اللَّيْلَ سَكَنا  وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ حُسْبَانا  ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَ  الِله عزّ وجلّ: ﴿
هُوَ الَّذِي جَعَلَ  ﴾ وقال عزّ وجلّ: ﴿ الشَّمْس وَالْقَمَر بِحُسْبَان   : ﴿وقال جلّ وتقدّس الْعَلِيمِ﴾

وَقَدَّرَهُ مَنَازِلَ لِتَعْلَمُواْ عَدَدَ السِّنِينَ وَالْحِسَابَ مَا خَلَقَ اللّهُ ذَلِكَ إِلاَّ بِالْحَقِّ  الشَّمْسَ ضِيَاء وَالْقَمَرَ نُورا  
لُ الآيَاتِ لِقَوْم  يَعْلَمُونَ يُ  . وهذا يدلل على ارتباط كثير من المعاني بدلالات الحساب في كل ﴾ فَصِّ



 د. التجاني إبراهيم محمد
 

 

ة | 020 ي ب ر ت ل ا ة  ي ل ك ة  ل ج ع–م س ا ت ل ا د  د ع ل  ا

 

لا معرفة العباد بمعنى ى معان كثيرة، ومنافع جليلة، ولو زمان ومكان فـ "الحساب يشتمل عل
  .الحساب في الدنيا لما فهموا عن الله  عزّ وجلّ معنى الحساب في الآخرة"

هنا نتبين أن العَقد كان من أهم الوسائل في تأدية المعاني المتعلقة بمدلولات الحساب، يقول ومن 
فسادُ جُلّ النعم، وفقدان جمهور المنافع،  ،فظ، وفساد الخط، والجهل بالعَقدالجاحظ "وفي عدم الل

اض هذه . فمن خلال استعر "حة  ونظاما  لنا قِواما ، ومصل واختلال كل ما جعله الله عزّ وجلّ 
ا كلام، أحدهما همينّ كلالوسائل الأربع، نلاحظ ذاك التقارب بين أداتي اللفظ والخط من جهةِ أ

هما إشارة، يالإشارة والعَقْد من جهة أنّ كل ، كما نلاحظ ذات التقارب بين أداتيلفظٌ والآخر خط  
 غير أن الأولى باليد وغيرها، والثانية بأصابع اليد لا غير.  

 التي تُسمى نِّصْبَة: )ب( الحال 
النِّصْبة في اللغة من نَصَبَ الشيءَ: رفعَه قائما ، والنَصْبُ: رفعُكَ شيئا  تنصبُه قائما  منتصبا ، 
وتيْسٌ أنْصَبُ، وعنْزةٌ نَصْباء، أي: مُنْتَصِب القرن. وغبارٌ مُنْتصب، أي: مرتفع، والنَّصْبُ: ما 

: السّارية في بعض م. وقال ابن دريد: والنُّصْبَةُ صب بالضنُصِب فعُبِدَ دون الله تعالى، وكذلك النُّ 
بكسر النون وسكون الصاد المهملة: مصدر هيئة على )فِعْلَة( من الفعل:  ،. ونِصْبَةتاللغا

نَصَبَ، ومصدر الهيئة هو ما يُبْنى من الفعل على )فِعْلَة( للدلالة على هيئة الشيء، كجِلْسة، 
 ،وقد ذكر عبد السلام محمد هارون .()البيان والتبيينورد ضبطُها في كتابمة. وهكذا وقِتْلة، ونِعْ 

( في إحدى نُسخ مخطوطات الكتاب. وربما ها ضُبطت هكذا )ضبط اسم الهيئةأنّ  ،محقق الكتاب
وا النون من . ولعلّ بعض المُحدثين الذين جعلهذا التعريف الصرفي في هذا الشأناعتمد الجاحظ 

أمامك لا نظروا إلى قول العرب: جعلت الشيء نُصْبَ عينيك، أي:  ،كلمة )نصبة( مضمومة
 . أورده ابن دُريد في ) الجمهرة ( ، أو أنّهم نظروا إلى مايَخْفى عليك

لفظ، والإشارة، والخط، ، تقوم مقام الفهي واحدة من أدوات البيان ،احظفي اصطلاح الج ،والنِّصبة
ك بحال، فهذه الأربعة تصدر من الإنسان ويتلقّاها أخوه في تأدية المعنى ولا تقصّر عن ذل والعقد

الإنسان أو ما قام مقامه من المخلوقات، أمّا النِّصْبة، فهي ما يَصْدُر من الأجرام وما شاكلها من 
معان  فيتلقاها الإنسان عن طريق هيئتها، وحالها، ونصبتها وليس عن طريق لفظ  أو إشارة  أو 



 د. التجاني إبراهيم محمد
 

 

ة | 021 ي ب ر ت ل ا ة  ي ل ك ة  ل ج ع–م س ا ت ل ا د  د ع ل  ا

 

، وهي بهذا تَ  عْدِل تلك الأربعة في إبلاغ المعاني، ولذا فإنّ الجاحظ قد أورد لها حدّا  خطٍّ أو عقد 
تعريفيا  مُمَيِّزا  في بيانه، فقال "وأمّا النِّصْبة فهي الحال الناطقة بغير اللفظ، المُشيرة بغير اليد " وما 

، العاقدةُ بغير إصبَع(.  تبقى له إلا أن يقول )الخاطّة بغير قلم 
قسام البيان في كتابه )الحيوان( قال: "وجُعل البيان على أربعة أقسام: لفظ ، وعند حديثه عن أ

شارة، وجُعل ب ، تمكينَه المُسْتَدِلَّ من نفسهوخط ، وعَقْدٌ، وا  ، واقتيادَه كل يانُ الدليل الذي لا يَسْتَدِلُّ
ع من عجيب الحكمة. مَن فكّر فيه إلى معرفة ما اسْتُخْزِنَ من البرهان، وحُشي من الدلالة، وأُودِ 

فموضوع  .فالأجسام الخُرس الصامتة ناطقة من جهة الدلالة، ومُعرِبة من جهة صحة الشهادة
، وداعية إليه " ثم ذكر في مكان آخر ضمن حديثه عن أهمية جسم ونِصْبَتُه، دليل على ما فيهال

جعل آلةَ البيان في أربعة أشياء، وذَكَرَ:  ن الله تعالىأ ،شريةالبيان وضرورته للمجتمعات الب
ة الدّلالة وصدق ، والإشارة، والعقد. ثم قال: وخَصْلة خامسة، هي، الخطاللفظ : "ما أوجَدَ من صِحَّ

الشهادة ووضوح البرهان في الأجرام الصامتة الجامدة، والساكنة التي لا تنَْبِس ولا تَحِس ولا تفهَم 
 .ليها، أو عند مُمْسِك خَلَّى عنها بعد أن كان تقييده لها"ولا تتحرك إلا بداخل يدخل ع

: إنَّ النِّصبةَ حالٌ قائمة مقام الجاحظ  ذات مقصد  واحد  يُخبرُ  وكل هذه التعريفات الواردة عن
الباثِّ والمتلقي لإيصال  اللفظ والإشارة والخط والعقد، فإذا كانت هذه الوسائل الأربعة واسطة  بين

النِّصبةَ هي الدالة بنفسها على المعنى، أي: إنّ المعنى متوحدٌ فيها من جهة فإنّ  ،المعنى
الدلالة، وذلك لما تختزنه من البرهان، ولما حُشي فيها من الدلالة، وأودع فيها من عجيب 
الحكمة، فهي مُخبرةٌ مَن استخْبَرَهَا، وناطقةٌ لمن استنطقها. ثم إنها هي التي تُظهر ما في الأجرام 

مدة الصامتة والساكنة صحةَ الدلالة، وصدق الشهادة، ووضوح البرهان على مُوجدِها وفاطرِها الجا
الِله العزيزِ الحكيمِ دون توسّط أيٍّ من الأربعة تلك. وقد استدل الجاحظ على قيمة النِّصبة في 

"لو كان إبانة المعنى، وعلى أهميتها بين تلك الآلات يقول عليٍّ بن الحسين بن علي رحمه الله 
لأعربوا عن كل  ،ة، وجملة الحال في صواب التبيينالناس يعرفون جملة الحال في فضل الاستبان

ما تخلّجَ  في صدورهم، ولوجدوا من برد اليقين ما يغنيهم عن المنازعة إلى كل حال  سوى حالهم 



 د. التجاني إبراهيم محمد
 

 

ة | 021 ي ب ر ت ل ا ة  ي ل ك ة  ل ج ع–م س ا ت ل ا د  د ع ل  ا

 

ين( الذي استهله "ولعلّ قولَ عليِّ هذا هو الذي دفع بالجاحظ لتأليف سفره الشهير )البيان والتبي
 بتعريف البيان، ومن ثَمّ آلاته، ووسائله ودلالاته.

، وخلاصة ما ذكرت هو ما أجمله الجاحظ عن النِّصبة في قو  له "فهي الحال الناطقة بغير لفظ 
 . المُشيرة بغير اليد"

 : عاً: شواهد النِّصْبة عند الجاحظراب
، ولا تكون هذه العلوم كلهاإنّ من طبيعة الحال في  ، اشتمالَها على مصطلحات  وتعريفات  وحدود 

واضحة جلية إلا بالتمثيل لها، والاستشهاد على ما ورد في حدودها بالآيات القرآنية، والأحاديث 
 ،قديما  وحديثا   ،المأثورة. وعلى هذا درج العلماءالشريفة، والأشعار والأراجيز، والأمثال، والأقوال 

، وهكذا فعل الجاحظ في هذا الباب ليفية،في مناهجهم التأ ، وسنعرض لما أورده هنا من آيات 
 . ب )النِّصبة( بغية النظر، والدرس، والتحليلوأقوال، وأشعار في با

 )أ( الشواهد النثرية:     
" وأمّا النِّصْبة فهي الحال الناطقة بغير اللفظ، والمُشيرة بغير اليد، وذلك  –رحمه الله  –قال 
، ومقيم  وظاعن، وزائد  افي خلق الس ظاهرٌ  موات والأرض، وفي كل صامت  وناطق، وجامد  ونام 

وناقص. فالدلالة التي في الموات الجامد كالدلالة في الحيوان الناطق؛ فالصامت ناطقٌ من جهة 
الدلالة، والعجماء معربةٌ من جهة البرهان، ولذلك قال الأول: سَلِ الأرض فقل من شقَّ أنهارك، 

 . تُجبْك حوارا  أجابتْك اعتبارا "، وجنى ثماركِ؟ فإن لم وغرس أشجاركِ 
فموضوع الجسم ونصبته دليل على ما فيه، وداعية إليه، ومنبهة عليه؛ فالجماد الأبكم الأخرس 
من هذا الوجه قد شارك في البيان الإنسانَ الحيَّ الناطقَ، على أن الذي في هذه الأجسام الخُرس 

كما خبّر الهُزال  ة، مخبرٌ لمن استخبره، وناطقٌ لمن استنطقه،الصامتة من التدبير والحكم
وكُسُوف اللون عن سوءِ الحال، وكما يَنطِقُ السِّمَنُ وحُسْنُ النضرة عن حُسْنِ الحال. فأنت حينما 

، ومنظر  مَهيب،  ،ممتثِلا  قول الفضل بن عيسى ،رضتقف على وجه الأ فإنكَ أمام حال  عجيب 
: ما أغربَ هذه الأنهارَ في جريها! وما أجملَ أشجارَها في خضرتها يجعلك تسأل وتتعجّبُ 

وعلوها! وما أبْهَى ثمارَها في اختلاف ألوانها وطعمها! ولكن هذه الأجرام المنتصبة أمامك لا 



 د. التجاني إبراهيم محمد
 

 

ة | 021 ي ب ر ت ل ا ة  ي ل ك ة  ل ج ع–م س ا ت ل ا د  د ع ل  ا

 

نما حالها هو الذي يخْبرُك، فيقعُ الاعتبارُ في نف سك، وتقَْنعُ أنّ وراء هذا تُجيبك بألفاظ  منطوقة، وا 
 . فهذه الأحوال إن لم تخبركَ نطقا  فقد أخبرتك اعتبارا ، فهل من مُعْتبِر؟!  ومدبر حكيم عظيم خالق

لاتٌ وشواهد قائمات، كل  يؤدي عنك اموات والأرض آياتٌ داوقال بعض الخطباء "أشهدُ أنّ الس
الحُجّة ويشهد لك بالربوبية، موسومة بآثار قدرتك، ومعالم تدبيرك التي تجليتَ بها لخلقك، 

لى اعترافها لك، وافتقارها ع ،من وحشة الفكر، ورجم الظنون، فهيفأوصلتْ إلى القلوب ما أنَّسَها 
 ك الأوهام، وأنّ حظ الفكر فيك، والاعتراف لك" شاهدةٌ بأنك لا تُحيط بك الصفات، ولا تُحدّ  ،إليك

موات والأرض اعلى آلة النِّصبة؛ فحال الس ،كذلك ،د أتى الجاحظ بهذا القول شاهدا  نعم، فق
وهيئتهما ناطقةٌ بغير لفظ، مشيرة من غير يد، وذلك للمتدبر في خلق هذه الأجرام المقيمة 

ك معلوم مرسوم، لا تحيد عنه إلى يوم الدين. الظاعنة، وللمتفكر في نِصبتها وهي تدور في فل
وات مرفوعة بغير عمد نراها، ومزيّنات بنجوم متلألئة، ثمّ الأرض الممدودة المَدْحيّة، وبما افالسم

ن كانا  فيها من أجرام، كل ذلك موسومٌ بآثار قدرة الله تعالى ومعالم تدبيره. فهذان الجُرْمان، وا 
طقان مُبِينان من جهة الدلالة؛ فمعاني قدرة الله وعظمته تجلّتْ صامتين من جهة المقال، فهما نا

في جُرْميهما فأوصلت إلى قلوب العباد من معرفة الله تعالى ما آنسها من وحشة الفكر، ومن رجم 
الظنون، كما أنها شاهدة بغير لسان بأنّ الله عزّ وجلّ لا تُحيط به الصفات ولا تُحدّه الأوهام، 

 . الاعتراف له بالألوهية والربوبيةفحظ المتفكر فيه 
بدأ الجاحظ بهذين المثالين ليخصّ بهما علاقة المخلوق بالخالق من جهة البيان والتبيين؛ فمما 

لتنهضَ  -بهيئتها –تتبين به قدرة الله للمخلوقين هيئة هذه الأجرام السماوية والأرضية، فهي كائنةٌ 
تبََارَكَ ٱلَّذِي بِيَدِهِ  : ﴿من بني البشر وغيرهم، قال تعالى بنقل المعاني من الله تعالى إلى مخلوقاته

ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَٱلْحَيَاةَ لِيَبْلُوَكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلا  وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ  ٱلْمُلْكُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْء  قَدِيرٌ 
ت  طِبَاقا   ٱلْغَفُورُ  وَٰ مَّا تَرَىٰ فِي خَلْقِ ٱلرَّحْمَٰـنِ مِن تفََاوُت  فَٱرْجِعِ ٱلْبَصَرَ هَلْ تَرَىٰ  ٱلَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَٰ

﴾   .مِن فُطُور 
سكندر وهو ميت: الإسكندر كان أمسِ أنطقَ من الخطباء حين قام على سرير الإ قال خطيب

منه اليومَ، وهو اليومَ أوعظُ منه أمس". فالإسكندر، وما أدراك ما الإسكندر، ملكٌ من ملوك الدنيا، 



 د. التجاني إبراهيم محمد
 

 

ة | 021 ي ب ر ت ل ا ة  ي ل ك ة  ل ج ع–م س ا ت ل ا د  د ع ل  ا

 

، ودانت له هامّة رومص م،اوالش والروم، فتحَ الفتوحَ، واكتسح امبراطورية الفُرس، وملَكَ العراق،
المُلك ... وهذه المكانة السامية، والميزة العليّة، تُحتِّمُ أن  الأرضين، وطبّقت شهرته الآفاق في

يكون كلامه مسموعا ، ونطقه مفهوما ، طوعا  أو كُرها . ولكنه وقتما ماتَ، وتحول إلى جُثة  هامدة ، 
هو  ،الذي كان نطقُه مبينا  بالأمس ،سرير موته، أيقنَ أنّ الإسكندر ووقف هذا الخطيب على

انا ، وأقوى تأثيرا  من ذي قبل، ويرجع ذلك عند هذا الخطيب إلى فضل الحال، اليومَ أفصحُ بي
وليس إلى فضل المقال. ومن هنا تتجلي فكرة الجاحظ القائلة: إن الدلالة التي في الموات الجامد، 
كالدلالة التي في الحيوان الناطق. بل يمكن أن نقول: إنها أعظمُ وأدلُّ "ومتى دلّ الشيء على 

ن كان ساكنا ". معنى ،  ن كان صامتا ، وأشار إليه وا   فقد أخبر عنه وا 
بين دلالة الأشياء الجامدة الصامتة الساكنة، وبين إخبار هذه الأشياء عن  ،إذن ،فهناك تلازم

شارتها إليه، وهذا التلازم مفهوم بالضرورة، وشائع في جميع اللغات، ومُتَّفَقٌ عليه مع  حالها وا 
 إفراط الاختلافات. 

 

 )ب( الشواهد الشعرية: 
، ينتقل بنا إلى سَوْق  بعد تلك الأمثلة التي ساقها الجاحظ شاهدة  على بيان الحال في سياق  نثريٍّ

 أمثلة  أخرى من الشواهد الشعرية، فمن ذلك: 
 قولُ عنترة بن شدّاد العبسي: 

 هَـش  مُولَعُ حَرِقُ الجناحِ كأنَّ لَحْيَيْ رأسِهِ           جَلَمَانِ بالأخبارِ 
 وهو ثاني بيت  من قصيدة عنترة التي مطلعها :  

 ظَعَـنَ الذين فِراقـَـهم أتوقَّـــعُ           وجرَى بِبَيْنـِـهِمُ الغرابُ الأبْقـَـعُ 
وقع في مرابض بيوتهم  ،إذا بانَ أهلُ الدار للنُجْعةِ  ،تشاءم بالغِربان؛ لأنَّ الغرابَ فكانت العرب ت

مَّمُ، فيتشاءمون به، ويتطيرون منه. ومن أجل تشاؤمهم بالغراب اشتقوا من اسمه يلتمسُ ويتقََ 
، ولا شيءٌ مما يتشاءمون به إلا والغراب ب، والغريب. وليس في الأرض بارحٌ الغُرْبةَ، والاغترا

 . ياحه أكثرُ أخبارا  من صياح غيره، وأنّ الزَّجْر فيه أعمُّ أنْكدُ منه ، ويرون أن ص



 د. التجاني إبراهيم محمد
 

 

ة | 021 ي ب ر ت ل ا ة  ي ل ك ة  ل ج ع–م س ا ت ل ا د  د ع ل  ا

 

لم يحْكِ مِن أجْلِ زجْرِ الغُرابِ، ولم يكن الغرابُ قد طار من ميامنِه إلى  ،هُنا ،ترةَ ولكنَّ عن 
، إلا أن تشاؤمه بهذا الغراب قد بيته إلى نعيب الغراب، أي: صوته مياسرِه، كما أنّه لم يُشِرْ في

انتقلت من  حدث فعلا ، فما الذي نقل معنى التشاؤم من الغرابِ إلى عنترة؟ إنّ دلالة هذا المعنى
؛ فهذا الغراب ، لا بفعل الصوت ولا بفعل الحركةالغراب إلى عنترة  بفعل الهيئة والحالِ والنِّصبةِ 

أبقعُ، أي: فيه بياضٌ وسواد، ومجاورةُ البياض للسوادِ تزيدُ من شدتهما، بيد أنّ الشاعر اهتمّ بسواد 
أحد أسباب التشاؤمِ هنا، ثم إنَّ هيئة لَحْيَي  الغُراب، فجعل جناحه حَرِقا  مُسْوَدَّا، وشدةُ السوادِ هي

نِ يتعاقبانِ في قطع الأشياء وجَزِّها، فهما يتعاقبان في قطع أيام الوَصْلِ يهذا الغراب كالجَلَمانِ اللَّذ
  !  بين عنترة وبين مَن يحب، فما أجْمَلَهَا من صورة ! وما أحْزَنَه من قَطْع 

هي التي  ،يْهِ اللَّذين يشبهان المِقَصّ نِصْبتَهُ بشِدّة سوادِهِ، وبمنقارَ وحاصل القول: إنّ حالَ الغُرابِ و 
ن كان صامتا .  أخبرتْ الشاعرَ بمعنى الفِراقِ. ومتى دلّ الشيءُ على معن ى، فقد أخبر عنه وا 

 قول أبي الرُّدَيني العُكْلي:
فَا   المُوَقَّعِ يستخبِرُ الريحَ إذا لم يسْمعِ              بمثلِ مِقْراعِ الصَّ

هذا البيت من الرجز، وهو مما أنشده الجاحظ لأبي الرُّدَيني العُكْلي. يصف فيه الشاعر تنسُّمَ 
يحَ، واستنشاءَهُ واسترواحَه، أي: طل . فإنّ للذئب هيئة  ب النشوة والراحة باستخبار الريحالذئبِ الرِّ

يحَ مُنْتشيا  أو محددة  ، وحالا  معينة  عند استخباره هي النِّصْبة الدالة  فهذه الحال ،مستروحا   الرِّ
وأظن أنّ الذئب إذا أراد  .احظ في رجز أبي الرديني العُكْلي، وهي التي يعنيها الجعلى المعنى

استخبار الريح، أقْعَى، أي: جلس على اِسْتِه مُفترشا  رِجليْه، ناصبا  يَدَيْهِ، رافِعا  رأسَهُ في زاوية شبه 
تكون شفاه الذئب مُنضمّة  إلى أعلى منطبقة  مع فمه بشكل  يشبَه ذلك  قائمة، وفي هذه الحال

المِقراع الموقّع، أي: المُحدَّدِ. وهذه الحال التي هي عليها الذئب إذا ما رآها الرائي أنبأته وأخبرته 
ينشُدُه بشدّة ، ويطلُبُه بقوّة، وهذه هي النَّصْبة التي يعنيها  ء  الذئبَ يستخبرُ الرِّيحَ عن شي إنَّ 

 الجاحظ.



 د. التجاني إبراهيم محمد
 

 

ة | 021 ي ب ر ت ل ا ة  ي ل ك ة  ل ج ع–م س ا ت ل ا د  د ع ل  ا

 

 ،علقا  على هذا البيت: أي يستروحوقال ابن قتيبة في باب )أبيات المعاني في وصف الذئب( م
فا، وهو الفأس التي يكسر  ،لم يسمع صوتا  إذا  بها الصخر، وجعل بخرطوم  مثل مقراع الصَّ

 لمُوقّع: المُحدد الشَّفْرة. . واتشممه استخبارا  
فقد أورد الجاحظ نفسه في كتاب )الحيوان( في باب  ،من الحيوانات شديدة حاسّة الشمِّ والذئب 

 :فرس له( قول طُفيل الغنويّ في وصف )شعر الذئب
 كَسِيدِ الغَضَا العادي أضَلَّ جراءَه         على شَرَف  يستقبِلُ الريحَ يَلْحَبُ 

 الذي قبله:ويقول في البيت 
 كأنّ على أعْرافِــه ولجامِـــــــهِ           سَنَا ضَرَم  من عَرْفـَج  يتلهَّـــــبُ 

وسِيد الغضا: هو الذئب، وأضلّ جراءه: أضاعها، والشَرَف: ما علا من الأرض، ويلحبُ: يمرُّ 
ه، دون وشدّة حِسِّ مرًّا سريعا . وبيت طُفيل هذا، أورده الجاحظ ليُدِلَّ به على صدق شمّ الذئب، 

 . الحال الدالة على المعنى
 :قول الراعي

نَّ الريحَ شاهدةٌ              والأرضُ تشْهَدُ والأيّامُ والبلدُ       إنَّ السماءَ وا 
 لقد جَزَيْتَ بني بدْر  ببغْيــهُمُ               يومَ الهَباءَةِ يوما  ما له قـَــوَدُ     

 هاحظ للراعي، غير أني  لم أعثر عليهما في صلب ديوانه الذي جمعهذان البيتان نسبهما الج 
بينما نسبهما ابن عبد  ،بيد أنّ المحقق أوردهما ضمن ملحقات الديوان ،وحققه )راينهَرت فايبيرت(

ربّه إلى عمرو بن الأسلع، من قبيلة عبس، وذلك عند حديثه عن يوم )الهباءة( وهو يوم مشهور 
من أيام العرب، وقع بين عبس وذبيان، وكان لعبس على ذبيان، وقُتل فيه حَمَل بن بدر، أخو 

 حذيفة بن بدر الفزاري، وفي ذلك قال عمرو بن الأسلع:  
نَّ الأرض شاهدةٌ              والله يشْهَدُ والإنسان والبلـــدُ إنَّ السم      اءَ وا 
 إني جَزَيْتَ بني بدْر  ببغْيــهُمُ                يومَ الهَباءَةِ قتلا  ما له قِــــوَدُ     
 يومَ التقينا على إرجاء جُمّتها               والمشرفيــةُ في أيماننــا تَقِــدُ     
 وتُه بحســـام  ثــم قلتُ لـه                خُذْها إليكَ فأنتَ السيدُ الصمدُ عل    



 د. التجاني إبراهيم محمد
 

 

ة | 029 ي ب ر ت ل ا ة  ي ل ك ة  ل ج ع–م س ا ت ل ا د  د ع ل  ا

 

وهناك اختلاف طفيف بين الروايتين، على أن رواية ابن عبد ربه هي الأقرب إلى الصواب؛ حيث 
أنّه أورد الأبيات في غضون حديثه عن واحد  من أشهر أيّام العرب، وهو يوم الهَباءة الذي قَتَلَ 

 صاحبُ الأبيات حذيفةَ بن بدر الفزاري.  فيه
، فإنّ نصّهما هو الذي يعنينا هُنا، وهو أن الجاحظ أوردهما ومهما يكن من خلاف حول قائلهما

شاهدا  على ما ذكره من دلالة الحال؛ أي إن الدلالة التي في الأشياء الجامدة مثل الدلالة التي 
بلغ غاية الشهرة والمعرفة حتى إن كل شيء يشهد في الأشياء الحية، وذلك بأن أمر هذه الحرب 

به، فذهب في آفاق السماء وأقطار الأرض، وجرت به الريح في كل جانب، وبلغ كل بلد، وكلِفت 
الأيام بإبقائه على صفحات الدهر. وغاية التأكيد في أن هذه المخلوقات التي لا رُوح لها تشهد به 

 فكيف بأهل السمع والبصر والنطق؟!    
 مما أورده الجاحظ في هذا الباب قول نصيّب، يمدح سليمان بن عبد الملك: و 
 قَفَا ذاتِ أوشال  ومولاكَ قاربُ  أقولُ لركب  صادرين لَقِيتُهم 

 لِمعْروفه من أهلِ وَدَّان طالبُ  قفوا خبرونا عن سليمانَ إنّني
 ولو سكتوا أثنتْ عليكَ الحقائبُ  فعاجوا فأثنوا بالذي أنت أهلُه

ل بها نصيب على الفرزدق في موقفه عند سليمان ابن عبد الملك، وذلك وهي  الأبيات التي فُضِّ
 أنهما حضرا، فقال سليمان للفرزدق: أنشدني، فأنشده أبياتا  أولها: 

يحَ تطلبُ عندهم  لها تِرَّةٌ من جذبها بالعصائبِ   وركْب  كأنَّ الرِّ
شدك في رويّها ما لعله لا يتّضع عنها، فقال: فلما سكتَ قال نصيب: يا أمير المؤمنين ألا أُن

هات، فأنشده الأبيات، فقال سليمان للفرزدق: كيف تراه؟ قال: هذا أشعر أهل جلدته، أي: أشعر 
العبيد. قال المبرّد في تفسير قول نصيب: "ولو سكتوا أثنت عليك الحقائبُ" فإنما يريد أنهم 

ثنت عليه الحقائب من قبل أن يقولوا. فما ذهب إليه يرجعون مملوءة  حقائبُهم من رِفْدِه؛ فقد أ
المبرِّد مطابق لمُراد الجاحظ في هذا الباب؛ فالحقائب من قَبِيل الصامت الناطق عند الجاحظ، 
ن كانت صامتة، فإنها ناطقة بمعنى الثناء، ومخبرةٌ عنه، ومشيرة إليه، فهي بكماء خرساء  فهي وا 



 د. التجاني إبراهيم محمد
 

 

ة | 032 ي ب ر ت ل ا ة  ي ل ك ة  ل ج ع–م س ا ت ل ا د  د ع ل  ا

 

عنى الحمد والثناء، وهي بهذا تشارك الإنسان الناطق الحيّ في بيدَ أن شكلها ونِصبتها ناطقان بم
 البيان، لِمَ لا ؟ وهي قد نابت عن أصحابها في ردّ جواب نُصيب حالا  لا مقالا .   

 بيت زهير بن أبي سلمى:
 تُخَبِّرْكَ العيونُ عن القلوبِ   متى تَكُ في عدوٍّ أو صديق  

ن النِّصْبَة، ولم يُعْزِهِ لقائل، وهو من قول زهير بن أورد الجاحظ هذا البيت في معرض حديثه ع
 أبي سلمى، وهو ثالث بيتين، هما: 

غْن عَتْبا         ولا ذكــر التجــرُّم للذنـــوبِ   ولا تُكْثِرْ على ذي الضِّ
 ولا عن عيبه لك في المغيب       ولا تسْـــأله عمّا سوف يُبْـــــدي    

ورواية الديوان )الوجوه( بدل العيون، وكذلك رواه أبو هلال العسكري في )جمهرة الأمثال(. ودلالة 
العيون عن حال صاحبها ليست ببعيدة عن دلالة الوجه ذاته. ومراد الشاعر:  أن لا فائدة في 

نّ العين أو معاتبة الحَقُود، ولا اتهامه بالجرم، ولا سؤاله عمّا سوف يُبدي، أو اغتيابه لك؛ إذ إ
خبارُ العين  ليس عن طريق الإشارة غمزا  أو رمزا ،  -هنا -الوجه مُنبِئٌ عمّا يُكنّه قلبُ صاحبه. وا 

نما عن طريق حال العين وهيئتها؛ فإذا شَخَصتْ دلّت بنفسها على ما في قلب صاحبها من  وا 
ذا رنَّقتْ، دلّت على معنى آخر، هو الانكسار من جوع أو  غيره، وهكذا. فالعين خوف أو هلع، وا 

من أكثر مناحي الوجه تعبيرا ، فهي من الأدوات الظاهرة الظافرة في نقل الرسائل والمعاني 
الإنسانية غير اللفظية، فكثيرا  ما نسمع عن العديد من الصفات الشخصية التي ترتبط بالعينين، 

نّه يعتبر أكثر أجزاء الجسم كالعيون الماكرة، أو الذكية، أو المخادعة، وغيرها. وكذلك الوجه، فإ
وضوحا  في التعبير عن العواطف والمشاعر، وأكثرها تعبيرا  في نقل المعنى من صاحبه إلى 
الناظر إليه، فمن المعاني التي ينقلها حال الوجه: معنى السعادة، والغضب، والدهشة، والحُزن، 

لعيون أو الوجوه في هذا البيت، والاشمئزاز، والخوف، والشحوب، والانهزام، وغير ذلك الكثير. فا
هي من قَبِيل الدليل الذي لا يَسْتَدِلّ، ولكن حالها أو هيئتها، تُمكّن المُسْتدِل وتقوده إلى معرفة ما 

 استُخْزن فيها من المعنى، وحُشِي فيها من الدلالة. 



 د. التجاني إبراهيم محمد
 

 

ة | 033 ي ب ر ت ل ا ة  ي ل ك ة  ل ج ع–م س ا ت ل ا د  د ع ل  ا

 

ني مقابل هكذا كان ما استشهد به الجاحظ على النِّصْبة من شواهد تبيّن قوّة إيصالها المعا
شارة وخطّ وعَقد، فإن كانت هذه الأربع تَصْدُر بالمعاني من  الوسائل الأربع الأخرى من لفظ وا 
شخص إلى آخر، فإنّ النِّصبةَ تُوردُها موارد الفهم والتعقّل من بني الإنسان، ولا تصدر عنه. فكل 

وصلت إلينا  ،نظرته يدالذي حدثنا به الجاحظ في هذا الباب، ثم تلك الشواهد التي ساقها لتوك
، وربما وصلته هو عن طريق أداة اللفظ، ونحن نسردها، ونحللها عن طريق عن طريق أداة الخطّ 

الخطّ كذلك، مما يدلل على تضافر أدوات البيان فيما بينها في إيصال المعاني لبني الإنسان ما 
 داموا على هذه الحياة. 

 :مساً: شواهد أخرى على النَّصْبَةخا
المتأني، وعرضي له في هذا  اطّلاعي على هذا الباب البليغ، ومكثي به مكْثَ المُعجبوبعد 
، فإنّه قد تواردت على ذهني أمثلة له كثيرة، وأشباهٌ له وفيرة؛ فمن ذلك ما كان من آي البحث

 الذكر الحكيم، ومنها ما كان شعر ا، وآخر نثرا ، وذلك على النحو التالي:  
وْ كَالَّذِي مَرَّ عَلَى قَرْيَة  وَهِيَ خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشِهَا قَالَ أَنَّى يُحْيِي هَذِهِ اللَّهُ بَعْدَ أَ  قال الله تعالى: ﴿

ةَ  بَلْ لَبِثْتَ مِائَ مَوْتِهَا فَأَمَاتَهُ اللَّهُ مِائَةَ عَام  ثمَُّ بَعَثَهُ قَالَ كَمْ لَبِثْتَ قَالَ لَبِثْتُ يَوْم ا أَوْ بَعْضَ يَوْم  قَالَ 
إِلَى عَام  فَانظُرْ إِلَى طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنَّهْ وَانظُرْ إِلَى حِمَارِكَ وَلِنَجْعَلَكَ آيَة  لِلنَّاسِ وَانظُرْ 

ا فَلَمَّا تبََيَّنَ لَهُ قَالَ أَعْلَمُ أَنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَ   يْء  قَدِيرٌ﴾الْعِظَامِ كَيْفَ نُنشِزُهَا ثُمَّ نَكْسُوهَا لَحْم 
قيل إنّ الذي مرّ على هذه القرية هو عُزَير، والقرية التي مرّ عليها هي بيت المقدس، وقد مرّ 
عليها بعد تخريب )بختنصر( لها، وقَتْل أهلها. فهذه القرية التي كانت خاوية  على عروشها، 

ا آل إليه أمرُها بعد ساقطة  سقوفُها وجدرانُها على عرصاتها، وقف عندها عُزير متفكِّرا  في م
إلى معنى تقرر في نفسه،  ،الذي كانت عليه ،تي كانت عليها، فقاده هذا الحالالعمارة العظيمة ال

 ووقر في قلبه، هو قدرة الله تعالى. 
ثم إننا إذا أمعنا في الآية هذه، وجدنا فيها قسمين من دلالات المعاني: الألفاظ، والنَّصْبَات؛ 

لعُزير، مما  على عروشها، دال  على معنى الدهشة والاستغراب الذي حدثفحال القرية الخاوية 
أنَّى يُحيي هذه الُله، وبعد ما أماته الله مئةَ عام  ثم بعثه، جعل يخاطبه بدلالة  ،لفظا   ،جعله يقول



 د. التجاني إبراهيم محمد
 

 

ة | 030 ي ب ر ت ل ا ة  ي ل ك ة  ل ج ع–م س ا ت ل ا د  د ع ل  ا

 

الحال المختزنة في صلاح طعامه بعد أن مرّ عليه من الزمن ما هو كفيل بتخثُّره، ثم بدلالة حال 
ه الذي مات وتفرقت عظامه وفارقها لحمها، والحال المختزن في رفع هذه العظام وتركيبها حمار 

في وضعها الأول، ثم كَسْوِها لحما  )فلمّا تبيّن له( قال: أعلمُ أنّ الله على كل شيء  قدير. فبِمَ 
لهذا الرجل قدرة الله؟ تبيّنت له هذه القدرة عن طريق الإخبار الحاصل من دلالة الهيئات  تتبيّن

 والنصبات التي مرّ ذكرها، فهي التي قامت مقام اللفظ في الإخبار. 
ذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيـِي الْمَوْتَى قَالَ أَوَلَمْ تُؤْمِن قَالَ  وقال تعالى: ﴿ بَلَى وَلـَكِن  وَاِ 

نْهُنَّ   جُزْءا  ثمَُّ لِّيَطْمَئِنَّ قَلْبِي قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَة  مِّنَ الطَّيْرِ فَصُرْهُنَّ إِلَيْكَ ثُمَّ اجْعَلْ عَلَى كُلِّ جَبَل  مِّ
 .﴾ ادْعُهُنَّ يَأْتِينَكَ سَعْيا  وَاعْلَمْ أَنَّ اللّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ 

براهيم كان يعلم  ،عليه السلام ،حكمة، وبين عبده ونبيّه إبراهيمزّة والوهنا حوار دار بين ربّ الع وا 
بأنّ قدرة الله فوق ما سأل، ولكنه سألَ ليسكنَ قلبه بالمعاينة المضمومة إلى الاستدلال، فأجابه الله 

ففعل، وقطّعهُنّ،  ،كما ذكر المفسرون ،طير مختلفاتبهذا الدليل المرئي بأن يأخذ أربعة من ال
ط لحمهُنّ وريشهُنّ، ثم جعل على كل جبل جزءا  من هذا الخليط، ثمّ دعاهُنّ إليه، فتطايرت وخل

الأجزاء إلى بعضها حتى تكاملت، فأتيْنه سعيا  بلسان حال يقول بعزّة الله جلّ شأنه، وبحكمته 
 البالغة في صُنعه وخَلْقِه.

 لِنَفْسِهِ  ظَالِمٌ  وَهُوَ  جَنَّتَهُ وَدَخَلَ  تعالى: ﴿ ومما تبادل فيه اللفظ والنِّصبة في تأدية المعنى، قول الله
ذِهِ أَبَد ا )وذلك اغترارٌ منه لِمَا رأى فيها من : قال ابن كثير في تفسيرها .﴾ قَالَ مَا أَظُنُّ أَنْ تبَِيدَ هَٰ

ولا تفنى ولا تفرغ ، ظنّ أنّها لا هار المطردة في جوانبها وأرجائهاالزروع والثمار والأشجار والأن
( فكبُر ذلك في نفسه، فقال: ما أظنُّ أنْ تبيدَ هذه أبدا ، أي: لا أظن أن ما فيها من تهلك ولا تتلف

سيزول أو يضمحلّ أو ينقطع، وذلك لما وقع في نفسه من معنى دلالة الحال  ،راه الآنأ ،نعيم
بَ الجنّة يقول التي عليها جنّته. فالمعنى الذي نطق به حال البستان وهيئته، هو الذي جعل صاح

 ما قال، في تبادل واضح  بين دلالة اللفظ، ودلالة النِّصْبة. 
مع فرعون، يجد أنّ معاني  ،عليه السلام ،ع للآيات التي تحكي عن قصص موسىوالمتتب 

عن طريق اللفظ:  ،أغلبها ،لاغها فرعونَ على لسان موسى كانالنُّصح والهداية التي أراد الُله إب



 د. التجاني إبراهيم محمد
 

 

ة | 031 ي ب ر ت ل ا ة  ي ل ك ة  ل ج ع–م س ا ت ل ا د  د ع ل  ا

 

ولمّا كان الله تعالى يعلم  .﴾ ذكَّرُ أو يخْشَىولا  ليِّنا  لَعَلَّهُ يَ رْعَونَ إنّهُ طَغَى، فقولا له قاذْهبْا إلى فِ  ﴿
، وهي أداة مرئية، تتمثل في د نبيّه موسى بأداة أخرى للإبلاغما بفرعون من طغيان وتكبّر، زوَّ 

ولمّا رأى  .إلى ثعبان مبين والعصا التي تتحول إلى حيّة تسعى، أواليد البيضاء من غير سوء، 
، تيقّن قلبه، ولكنه أنكر، وتكبّر، وكفر بها، بل حاولَ العلامات التي هي آياتٌ من الله فرعون هذه

: موسى، قال تعالى على لسان فرعون إبطالها بأنْ جمع السحرة، ليتعاونوا بسحرهم على
فلمّا جمع  .﴾ وَبَيْنَكَ مَوْعِد ا لَا نُخْلِفُهُ نَحْنُ ولََا أَنْتَ مَكَان ا سُو ىفَلَنَأْتِيَنَّكَ بِسِحْر  مِثْلِهِ فَاجْعَلْ بَيْنَنَا  ﴿

: ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى أَنْ أَلْقِ عَصَاكَ فَإِذَا هِيَ تَلْقَفُ مَا السحرة في ذاك المشهد، قال تعالى
موسى لم يكن خاطب السحرةَ  . والشاهد هنا أنّ بما جاء به موسى دها آمن السحرةوعن .يَأْفِكُونَ ﴾

، وعندما عاتبهم فرعون م عن طريق عَصاه التي لقفت إفكهم، بل انتقل معنى قدرة الله إليهلاما  ك
 تَقْضِي إِنَّمَا ۖ  تَ قَاض  أَنْ  مَا فَاقْضِ  ۖ  )قَالُوا لَنْ نُؤْثِرَكَ عَلَىٰ مَا جَاءَنَا مِنَ الْبَيِّنَاتِ وَالَّذِي فَطَرَنَا 

ذِهِ  ؟ تبيَّن لهم أنّ الله هو الحقُّ، وأنّ فماذا جاءهم من البيّنات؟ وبِمَ وصل إليهم  (الدُّنْيَا الْحَيَاةَ  هَٰ
موسى هو نبيُّه المرسل، وذلك عن طريق الآية التي هي هيئةُ العصا ونِصْبتُها بعد أن تحولت 

أن  ة أوحى الله إليه، قال ابن كثير ) قال القاسم بن أبي بزَّ إلى ثعبان يلقف ما صنعوا من سحر  
 .(، يبتلع حبالهم وعصيّهمغرٌ فاهُ ، فإذا هي ثعبانٌ فاألقِ عصاك، فألقى عصاه

مرسلٌ من عند الله، متمثلةٌ في قوله تعالى:  ،عليه السلام ،خرى على أنّ موسىوهناك دلالة أُ 
وَاضْمُمْ إِلَيْكَ جَنَاحَكَ مِنَ الرَّهْبِ فَذَانِكَ اسْلُكْ يَدَكَ فِي جَيْبِكَ تَخْرُجْ بَيْضَاء مِنْ غَيْرِ سُوء   ﴿

بِّكَ إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَلَئِهِ إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْما  فَاسِقِينَ  شِعّة، فالعصا، واليد البيضاء المُ  .﴾ بُرْهَانَانِ مِن رَّ
 ، مبينان عن الحقّ الذي جاء به موسى إلى فرعون.برهانان ناطقان بهيئتهما

ُوْلِي الْأبَْصَارِ : ﴿ يُقَلِّبُ اللَّهُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَعِ ك قوله تعالىومن ذل : أي .﴾بْرَة  لأِّ
ن طول هذا في قصر هذا حتى يعتدلا، ثم يأخذ من هذا في هذا، فيطول يتصرف فيهما، فيأخذ م

في ذلك بأمره  الله هو المتصرف، مما يدل على أنّ ، ويقْصُرُ الذي كان طويلا  الذي كان قصيرا  
ى، فحال ، فإنّ في ذلك التقلّب دلالة  لأصحاب البصائر على قدرة الله تعالوقهره وعزته وعلمه



 د. التجاني إبراهيم محمد
 

 

ة | 031 ي ب ر ت ل ا ة  ي ل ك ة  ل ج ع–م س ا ت ل ا د  د ع ل  ا

 

في ناطقةٌ بغير لفظ، مشيرة من غير يد، وذلك للمتدبر  ،حين تقلبهما ،الليل والنهار وهيئتهما
 . تعاقبهما بهذا الترتيب المهيب

وَكَذَلِكَ نُرِي إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ  تعالى حكاية عن نبيّه إبراهيم عليه السلام: ﴿وكذلك في قول الله 
﴾ فبعد أن أراه الله إضلال أبيه وقومه، يريد أن يريَه مُلك  السَّمَاوَاتِ وَالَأرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ الْمُوقِنِينَ 

نا  بها هو، ويُقْنِعَ بها قومه كذلك، وات والأرض ليستدِلَّ به على وحدانيته تعالى، وليكون موقاالسم
﴾ يقول ذلك  فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ اللَّيْلُ رَأَى كَوْكَبا  قَالَ هَـذَا رَبِّي فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لا أُحِبُّ الآفِلِينَ  فقال: ﴿

ازِغا  قَالَ هَـذَا رَبِّي فَلَمَّا رَأَى الْقَمَرَ بَ  أمام قومه، وكانوا نجّامين، فلم ينجع فيهم ذلك، قال تعالى: ﴿
الِّينَ  تعريضا  لقومه بأنّهم على ضلال،  .﴾ فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَئِن لَّمْ يَهْدِنِي رَبِّي لأكُونَنَّ مِنَ الْقَوْمِ الضَّ

لَتْ قَالَ يَا قَوْمِ إِنِّي فَلَمَّا رَأَى الشَّمْسَ بَازِغَة  قَالَ هَـذَا رَبِّي هَـذَا أَكْبَرُ فَلَمَّا أَفَ  فلم ينجع فيهم ذلك، ﴿
  .﴾ بَرِيءٌ مِّمَّا تُشْرِكُونَ 
هداه ربّه بأن يُحاجج قومه بما يعرفونه ويرونه أمامهم من جنس  ،عليه السلام ،الشاهد إنّ إبراهيم

علمهم بالنجوم، بمثال الكوكب، ثم القمر، ثم الشمس، فلما أفلت كلها، وقويت على قومه الحُجّة، 
 .  وا، ولم يرجعوا عن عبادة الأصناماقتنعوا بها في نفوسهم، وأنكرتها ألسنتهم، و أصر 

الشعر قولُ أبي وجْزَة السُّلمي السَّعْدي في مدح آل الزبير بن  ومما ينضم إلى هذا الباب من
 :العوّام، وكانوا كتبوا له ستين وَسْقَا  من التمر

 آلَ الزبيـــر ولم تعدِلْ بهم أحـــــدَا  راحتْ رواحا  قلوصي وهي حامدةٌ 
 دَاما حَمَلَتْ حملها الأدنى ولا السَّدَ   راحت بستيــــن وَسْقا  في حقيبتـِـها

ولكي يبيِّن الشاعر هيئة قلوصه الصادرة عن آل الزبير، أتى بالجملة الحالية )وهي حامدةٌ( فحمدُ 
أل الزبير لم يكن قد تلفّظت به هذه الدابّة، بل إنّه صدر من حالها ونصبتها وهيئتها وهي محمّلةٌ 

 بستين وسْقا  من التمر، فيا له من عطاء، ويا لهم من كرماء.  
 : الدارُ ناطقةٌ وليست تنَْطِقُ        بدثورها إنّ الجديدَ سَيَخْلَقُ تمّاموقولُ أبي 

والبيت أولُ قصيدة يهجو بها أبو تمام عُتبةَ بن أبي عاصم، شاعر أهل حمص، قال الخطيب 
في شرحه: يقول الدارُ ناطقة بدُثُورها، دالّةٌ عليه، كما يُرى من دروسها، كقولهم: كلّ صامت 



 د. التجاني إبراهيم محمد
 

 

ة | 031 ي ب ر ت ل ا ة  ي ل ك ة  ل ج ع–م س ا ت ل ا د  د ع ل  ا

 

، يقعُ موقع الحافر مما كان يعنيه اه على أمره. وشرحُ التبريزي هذالّك حين تر ناطقٌ، أي: يد
الجاحظ في هذا الباب، ولعلّه يعنيه بقوله )كقولهم(؛ فالدار هنا صامتةٌ من جهة أنها من الجوامد 

لا  دالّةٌ على معنى: أنّ كل جديد   ،البالية المندرسة ،، ناطقةٌ من جهة كون نِصْبَتِهاالتي لا تنطقُ 
 بُدَّ أن يَبْلى ويَخْلَقَ. 

 : وقولُ البحتريّ 
خْــلالِهِ بَنِيَّــةُ رَمْــسِ                      فكأنَّ الجِرْمازَ من عدم الأنُْـ    سِ وا 
 لو تراهُ علِمْــتَ أَنَّ الليــالِي     جَعَلتْ فيه مأْتما  بعد عُرْسِ                    
 نْبيكَ عن عجائبِ قوم      لا يُشَابُ البيانُ فيهم بِلَبْـسِ وهو يُ                    

وهي ما  ،ثار قصور ملوك الفرس من آل ساسان، ذهب إلى آفبعد أن حضرت البحتريَّ الهمومُ 
لى عمّا أصابه من الهموم والخطوب، وذلك ليتس، يُعرف بـ )إيوان كسرى( أو ) أبيض المدائن(

 ، فأنشدَ ةِ عن عظمتها وعظمة أهلها وقتذاكتلك الآثار المُخبِر  منظرُ لعله يجد عزاءَهُ هناكَ، وهاله 
يّةُ قبر  : إنّ الوَحْشَةَ التي أصابت الإيوان جعلته وكأنه بَنِ فيما أنشد هذه الأبيات الثلاثة. يقول

، ثمّ سالفة  مكسوّة  بالشباب والجِدّة، إلّا أنّ رؤيةَ هيئتِهِ تُخبرُكَ عن عظمة  مُستو  على وجه الأرض
عن اشتهارهم بين ملوك ذاك ، و عن رَفْعَةِ مُلك أصحابه ،كذلك ،هذا الحالَ الذي عليه يُنْبِئُ  إنّ 

ا تراه أمامَك من آثارهم ، لِمَ يُداخلُكَ شَك  في مكانتهم تلك ؛ فبيانُ ذلك أنّه لا يُشيبك لَبْسٌ ولاالزمان
ي إلى شاعرنا البحتريّ. والناظر تلك المعان. ويظهر هنا دور النِّصْبَة في نقلها الظاهرة

، يجدُ أنّ فكرتها تقوم على نِشْدَانِ صاحبها معاني التَّسَلِية والتأسِّي إلى)سينية( هذا الشاعر كلِّها
نّما عن طريق  ، التي لا تُخبر نُطقا  ولا إشارة  ،قصور هي في جملة الخُرْس الصوامتمن آثار  وا 

 .     هيئتها ونِصبتها
 : ومن الأمثال

 )شاهدُ البُغْضِ اللَّحْظُ(        
 قال أبو هلال: واللحظ شاهدُ الحبّ أيضا ، ومن ههنا أخذ الشاعرُ قوله:    

 إنّ للحُـــــــــــبِّ وللبُغْــ          ضِ على العيــن علامَـهْ 



 د. التجاني إبراهيم محمد
 

 

ة | 031 ي ب ر ت ل ا ة  ي ل ك ة  ل ج ع–م س ا ت ل ا د  د ع ل  ا

 

 ةوجوابُ الأحمقِ الصمــ        تُ وفي الصمت السلام
 وقال آخر:    

 العينانِ ما الصدرُ كاتمُ        ولا جِنَّ بالبغضاءِ والنظرِ الشَّذْرِ  تُخبِّرُكَ          
نّما هي  لا جِنَّ بها، أي: لا سِتْر دونها، ولا يُفهم من هذا المثل إنّ اللحظ يُشير إشارة  بالبُغض، وا 

جلي   دلالة الحال والهيئة؛ فنَصبة اللحظِ وقت حدوث البُغض، دالةٌ عليه، وناطقةٌ به، وهذا واضح
 لِمَن وقع في مثل هذا الحدث. 

، كما تجدها في ن الكريمآالقر ؛ تجدها في آي اهد على موضوع النصبة كثيرة جدا  فالأمثلة والشو 
 . وما أوردتُهُ هنا جاء على سبيل التمثيل لا الحصر.وفي النثر، وفي الأمثال العربية الشعر،

 الخاتمة : 
 ، وهي: التي أوصلنا إليهاحث في النتائج نحصر خاتمة هذا الب

، س والاستقصاء دون استثناءحَصَر الجاحظ دلالات البيان في خمسة أشياء، وتناولها بالدر  -4
 ودون التركيز على اللفظ وحده كما فعل البلاغيون غيره.

نّ أ. كما الأول ملفوظ به، والثاني مقروءٌ  إنّ اللفظ والخطّ صِنوان في تأدية المعنى، غير أنّ  -5
حد مكوناته، أشارة والعَقْد متشابهان في وظيفتيهما، بيد أنّ الأولى تكون بالعين، أو الوجه أو الإ

 والثانية لا تكون إلا بأصابع اليد.
في تأدية المعنى دون تلفّظ بالكلام،  ،م مقام اللفظ، والخط، والإشارة، والعَقدإنّ النِّصْبَةَ تقو  -8

 ودون إشارة  باليد.
ةَ تقوم بنقل المعاني من الجماد والحيَوَان لبني البشر في مقابل ما تقوم به تلك إنّ النِّصْبَ  -3

 الوسائل الأربع من وظيفة النقل بين الناطقين. 
مِّ و  -2  .الأسوياء من الآدميين على السواءإنّ النِّصْبَةَ هي الناطق الصامت بالمعاني للصُّ
، وأمثال. للنصبة شواهد وافرة من القرآن الكريم، وضروب -3 ، ونثر   الكلام الأخرى من شعر 
؛ إذ ح الموضوعات الأدبية من شعر ونثريمكن أن يُستفاد من قيمة النّصبة ودلالتها في شر  -7

 .  اني إلى أذهان الدارسين دون عناءإنها تساعد على توصيل جملة  من المع



 د. التجاني إبراهيم محمد
 

 

ة | 031 ي ب ر ت ل ا ة  ي ل ك ة  ل ج ع–م س ا ت ل ا د  د ع ل  ا

 

، الأخرى، كالعَقْدِ وسائل البيان  تمام بدراسةومن خلال هذا البحث يمكن أن نُوصي بالاه
براز دور والإشارة  .  ها في نقل المعاني بين بني البشر، وا 

 المراجع العربية:
، 8ط ،القاهرة، دار المعارف ،عبد الفتاح، لاشين، البيان في ضوء أساليب القرآن .4

 .م4995
. عمرو بن بحر. ت: عبد السلام محمد هارون. م الخانجي ،الجاحظ ، البيان والتبيين .5

 م . 4993.  7القاهرة . ط
. . ت: أحمد عبد الغفور عطّارحمادإسماعيل بن  ،الجوهري ،تاج اللغة وصحاح العربية .8

 .للملايين. بيروت. لبنان. د.ت دار العلم
مصر.  دار المعارف. .محمد أبو الفضل إبراهيم .ت:محمد بن جرير .تاريخ الطبري .3

 .ب.ت .5ط
مطبعة  سفيدج . أ.ج. والميجر: ،الإسكندري عمر .تاريخ مصر إلى الفتح العثماني .2

 م.4995القاهرة . .المعارف
 لسلامة. دار طيبة للنشر.. إسماعيل بن عمر. ت: سامي محمد اتفسير ابن كثير .3

 . م4999.  5ة العربية السعودية . ط. المملكالرياض
دار  لام.. بعناية د.أحمد عبد السالحسن بن عبد الله العسكري أبوهلال. . جمهرة الأمثال .7

 .م4933: 4بيروت. ط الكتب العلمية.
. ابن دُريد. محمد بن الحسن الأزدي. ت: رمزي منير بعلبكي. دار العلم جمهرة اللغة .3

 .م4937 4للملايين. ط
ت: عبد السلام محمد هارون. م مصطفى البابي الحلبي. القاهرة.  . الجاحظ .الحيوان .9

 . م4932
. م بن عمر. ت: عبد السلام محمد هارون . البغدادي. عبد القادرخزانة الأدب .41

 . خانجي. القاهرة. د.تال
. تعليق: محمود محمد الجُرجاني. عبد القاهر بن عبد الرحمن .دلئل الإعجاز .44

 .مطبعة المنار. القاهرة. د.ت ر.شاك



 د. التجاني إبراهيم محمد
 

 

ة | 031 ي ب ر ت ل ا ة  ي ل ك ة  ل ج ع–م س ا ت ل ا د  د ع ل  ا

 

. . حبيب بن أوس. شرح الخطيب التبريزي. عناية راجي الأسمرديوان أبي تمام .45
 . م4993. 5وت. لبنان. طبي. بير دار الكتاب العر 

دار  .بن عُبيد. ت: حسن كامل الصيرفي أبو عُبادة الوليد ديوان البحتري. .48
 .د.ت 8المعارف. القاهرة. ط

. شرح وتقديم علي حسن فاعور. دار الكتب ديوان زهير بن أبي سُلمى .43
 .ت. لبنان. الطبعة الأولى. د. تالعلمية.بيرو 

 . المكتبيد مولويودراسة: محمد سع. تحقيق ديوان عنترة بن شداد العبسي .42
 .م4971. 4القاهرة. ط الإسلامي.

ر . دا. شرح الأصمعي. ت: حسان فلاح أوغليديوان طفيل بن عوف الغنوي .43
 .م4997 4ط صادر. بيروت. لبنان.

 م .4937. . جمع: د/ داؤود سلوم. مكتبة الإرشاد. بغدادديوان نُصيب بن رباح .47
عناية محمد محي الدين . بهاء الدين العقيلي. ابن عقيل. شرح ألفية ابن مالك .43

 .م4931. 51التراث. القاهرة. ط . دارعبد الحميد
 بيت .أبو صهيب الكرمي :. محمد بن إسماعيل. اعتنى بهصحيح البخاري .49

  .م4993ط:  .الأفكار الدولية للنشر. الرياض
صيرفي . . علي بن أحمد الأندلسي. ت: حسن كامل ال. ابن حزمطوق الحمامة .51

 . م4921م حجازي. القاهرة 
ت: محمد مفيد  . الجزء الثاني.ابن عبد ربه. أحمد بن محمد .العقد الفريد .54

:عبد  ت والجزء السادس. .م4937. 8ط . لبنان.قميحة. دار الكتب العلمية. بيروت
 م.4938: 4ط . لبنان.المجيد الترجيني. دار الكتب العلمية.  بيروت

. الحسن بن رشيق. ت: القيرواني .ونقده العمدة في محاسن الشعر وآدابه .55
 . م4934. 2د. دار الجيل. مصر. طمحمد محي الدين عبد الحمي

: محب . ابن حجر العسقلاني. شرحه وحققهفتح الباري شرح صحيح البخاري .58
 .م4937 .4. طدار الريان للتراث. القاهرة  ب.الدين الخطي

أبو الفضل إبراهيم. دار  . المبرد. محمد بن يزيد. ت: محمدالكامل في الأدب .53
 . النهضة. القاهرة. د.ت



 د. التجاني إبراهيم محمد
 

 

ة | 039 ي ب ر ت ل ا ة  ي ل ك ة  ل ج ع–م س ا ت ل ا د  د ع ل  ا

 

: د/عبد الحميد الفراهيدي. الخليل بن أحمد. ترتيب وتحقيق  .كتاب العين .52
 .م5118 .4لبنان. ط علمية. بيروت.هنداوي . دار الكتب ال

ومحمد  ،محمد بن المكرّم. ت: عبد الله علي الكبير. ابن منظور .لسان العرب .53
 . القاهرة. د.ت .ذلي. دار المعارفوهاشم محمد الشاأحمد حسب الله ، 

. دار . ابن قتيبة. عبد الله بن مسلم. ت: د/ سالم الكرنكويالمعاني الكبير .57
 .ضة الحديثة. بيروت. لبنان. د.تالنه

  .م4977.بيروت .ن عبد الله. دار صادر. ياقوت ب.الحمويمعجم البلدان .53
. دار بكر. ت: عبد الحميد هنداوي. السَّكاكي. يوسف بن أبي مفتاح العلوم .59

 . م5111العلمية. بيروت. لبنان. الكتب 
. ت: أحمد سليم . المراكشي. محمد بن عثمانالمقالت في علم الحساب .81

 . م4933. دار الفرقان. الأردن. سعدان
. الن كت في إعجاز القرآن ) ضمن ثلاث رسائل في إعجاز القرآن ( الرمّاني .84

. القاهرة ومحمد زغلول سلام. دار المعارف ،خلف الله أحمدبن عيسى. ت: محمد علي 
 . د.ت . 

حسان عباس. دار إ. ابن خلكان. أحمد بن محمد. ت: د/ وفيات الأعيان .85
 . لبنان.د.ت. صادر. بيروت

 
 


