
 المديح النبوي: دراسة في أسئلته وبنياته، ديوان البرعي اليماني أنموذجًا |

العدد الثالث، يونيو، 2021م55

المديح النبوي
دراسة في أسئلته وبنياته

ديوان البرعي اليماني أنموذجًا
|

د. عزالدين علي مختار علي

أستاذ مشارك بجامعة النيلين - قسم اللغة العربية

المستخلص:
أتى هذا البحث ليدلي بدلوه في فن المديح النبوي، وليقف على أسئلته وبنياته، 
م البحث في عمومه إلى قسمين كبيرين: قسم نظري يعُنى  ولتحقيق هذه المهمة قسِّ
بالأسئلة التي يثيرها المديح النبوي وتقديم إجابات عنها، وقسم إجرائي يعنى ببنياته 
من  كافٍ  بقدر  النبوي  مديحه  يحظ  لم  النبوي  المديح  شعراء  من  شاعر  ديوان  في 
الدراسة والبحث كما حَظي بذلك البوصيري أو غيره. وقف وراء اختيار موضوع 
البحث  عن  الأحيان  من  كثير  في  غابت  التي  الأسئلة  ثقافة  دافعان:  البحث  هذا 
العلمي المتصل بهذا الموضوع خاصة، وبغيره كذلك، والبحث في الدوافع التي جعلت 
ته  الشعراء على مر العصور يتجهون لهذا الفن الشعري العريق، وفي بنياته التي صيَّ
فناً ذا ملامح وخصائص مائزة. أما المنهج الذي اقتضى البحث أن يعتمد عليه فهو 
تناول  الذي  النظري  القسم  في  الأول  شقه  اعتمدت  فقد  التحليلي  الوصفي  المنهج 
المديح النبوي أسئلةً وما أثارته هذه الأسئلة من قضايا، وفي الجزء الأول من القسم 
الإجرائي حين وصفت ديوان البرعي وما اشتمل عليه من المدائح النبوية من حيث 
رويها ووزنها الشعري، وأما شقه الثاني التحليلي فقد اتبعته في تحليل نصوص من 
ة لها، وعلى تراكيبها وتقنياتها. كذلك  المدائح النبوية بوضع اليد على البنيات المشكِّ

أسفر البحث عن نتائج أثبتُّها في موضعها منه. 



 المديح النبوي: دراسة في أسئلته وبنياته، ديوان البرعي اليماني أنموذجًا |

العدد الثالث، يونيو، 2021م56

مقدمة:
تنبع أهمية هذا البحث من كونه يقارب المديح النبوي أسئلة وبنيات عند شاعر 
لم يحظَ مديحه النبوي بقدر كاف من النظر والبحث والتحليل هو البرعي اليماني. 
ة التي يثيرها المديح  من الأهداف التي إليها يرمي هذا البحث: تَعَرُّف الأسئلة الملحَّ
النبوي، القضايا الحافَّة بهذه الأسئلة، وتعَرُّف أسلوب البرعي في مديحه النبوي، وعلى 
البنيات المؤسسة المائزة للمدحة النبوية عنده. أما المنهج المتبع في دراسة هذا الموضوع 
فهو المنهج الوصفي التحليلي باشرت بشقه الوصفي الإطارَ النظري في الأسئلة، وبشقه 
البحث  ذيَّلت  ثم  وتصويرًا.  وتركيباً  أسلوبًا  نصوصه  في  الإجرائي  القسمَ  التحليلي 

بخاتمة وبما تمخض عنه من النتائج وبقائمة من المصادر والمراجع المعتمَد عليها.

الإطار النظري 
إن المديح بلا شك ضرب من الشعر قديم يرجع إلى عصر ما قبل الإسلام بوصفه 
العصر الذي شهد ميلاد الممارسة الشعرية الأولى باللسان العربي، هذا، وأصل المديح 
في اللغة »نقيض الهجاء وهو حسن الثناء. يقال: مدحه مدحة واحدة، ومدحه مدحًا 
ومدحة... والصحيح أن المدح المصدر، والمِدْحة الاسم، والجمع مِدَح، وهو المديح، 

والجمع: المدائح والأماديح، الأخيرة على غير قياس، ونظيره حديث وأحاديث«)1(.

يفرق ابن منظور في هذه المادة اللغوية »مدح« بين المصدر والاسم والجمع، فالمصدر 
الباب  الواحدة في هذا  القصيدة  التي تطلق على  »المِدْحَة«  المفرد  »المَدْح«، والاسم 
وجمعه »مِدَح«، وجمع التكسير »المدائح« على قياس، و»الأماديح« على غير قياس. ثم 
يقول ابن منظور: »المدائح: جمع المديح من الشعر الذي مدح به كالمدح والأمدوحة، 
ح، ومديح ممدوح«)2(. الأمر الذي يؤكد أن المديح اسم جنس  ورجل مادح من قوم مدَّ
لهذا اللون من الفن الشعري فهما »المدائح والمديح« بمنزلة »المدح والأمدوحة«، ثم 
يبين صيغة اسم الفاعل من هذه المادة بـ »مادح« كما يشير إلى أن »مديح« صيغة 

ابن منظور »لسان العرب« دار صادر ، بيروت، مادة مدح، 2/ 589.  	1
المصدر السابق، 590/2 	2



 المديح النبوي: دراسة في أسئلته وبنياته، ديوان البرعي اليماني أنموذجًا |

العدد الثالث، يونيو، 2021م57

تأتي  أن  يكثر  إذ  »ممدوح«  المفعول  اسم  صيغة  معنى  على  تدلَّ  أن  كذلك  يمكن 
صيغة »فعيل« حسب التقعيد الصرفي بمعنى »مفعول« . من هنا يمكن أن نقرر بأن 
المديح أي الشعر الذي يُمْدَحُ به له ركنان متلازمان: مادح/شاعر يقوم بهذا الفعل، 

ه إليه بهذا المديح. وممدوح يُتوَجَّ

المديح عند دارسي  اللون من  الرسول )صلى الله عليه وسلم( عرف هذا  الممدوح هو  ثم لما كان 
الشعر ونقاده تخصيصًا وتحديدًا له بالمديح النبوي. من هنا فنحن »أمام فنين متميزين: 
أما أحدهما فهو فن المديح على إطلاقه، وأما الآخر فهو فنّ المديح النبوي بخصوصه؛ 
وذلك لأن ما يطلق )المديح النبوي( يمتاز بمقوماته عن المديح العام بما يكاد يفرده 
عنه حيث يقدم في المديح النبوي وصف النبي )صلى الله عليه وسلم( كما يراه الشاعر، وتاريخه العام 
الخاص  والسلوك  والقيم،  الشمائل  من  مزيج  أنه )صلى الله عليه وسلم(  الشاعر  من  يقيناً  والخاص 
والعام«)1(. ما من شك في أن المديح النبوي فن عريق راسخ في الشعر العربي منذ فجر 
الإسلام فقد التفَّ حول الرسول )صلى الله عليه وسلم( كوكبة من الشعراء جندوا أنفسهم للدفاع 
وا فيه المدائح التي مازال صداها يتردد على أذن الزمان مثل  عنه وعن رسالته، وحبَّ
لامية كعب بن زهير التي اشتهرت بالبردة والتي عارضها الشعراء من بعده إلى يوم 

الناس هذا.

 هذا، وقد أثار عندي فن المديح النبوي عدة أسئلة تتعلق بموضوعه، وتثير قضايا 
ومسائل من الخطورة بمكان أجدها جديرة بالنظر والمناقشة: 

1. لمَ سُمِّ المديح النبوي الذي قيل في النبي )صلى الله عليه وسلم( بعد وفاته مديحاً لا رثاء؟ 

إنه لمن المعلوم أن النبي )صلى الله عليه وسلم( قد مُدح في حياته، ونحن نعلم أن المديح يقتضي 
أن يكون الممدوح حياً سواء ألقى الشاعر قصيدته بين يديه أو بعث بها إليه، ورثي 
 نصًا لابن رشيق يذكر 

ً
م أول بعد وفاته. قبل أن أجيب عن هذا السؤال، أرى أن أقدِّ

فيه أن »ليس بين الرثاء والمدح فرق إلا أن يخلط بالرثاء شيء يدل على أن المقصود 

د. إبراهيم عوضين »محمد )صلى الله عليه وسلم( بين البوصيري وشعرائنا المعاصرين« المجلس الأعلى للشئون الإسلامية،  	1
القاهرة، 1994م، ص6



 المديح النبوي: دراسة في أسئلته وبنياته، ديوان البرعي اليماني أنموذجًا |

العدد الثالث، يونيو، 2021م58

به ميت مثل )كان( أو )عدمنا به كيت وكيت( أو ما شاكل هذا ليعلم أنه ميت«)1(.

المديح مع دليل  باب  الرثاء يدخل في  أن  أن أستخلص  من هذا النص يمكن 
شكلي أو معنوي يميز الرثاء، ولهذا في اعتقادي لم يختر نقاد الشعر مصطلح الرثاء 
النبوي وآثروا مصطلح المديح النبوي. وقد تطرق لهذه المسألة من بعدُ زكي مبارك 
الوفاة يسمى  حين قرر: »وأكثر المدائح النبوية قيل بعد وفاة الرسول، وما يقال بعد 
رثاء، ولكنه في الرسول يسمى مدحًا كأنهم لحظوا أن الرسول )صلى الله عليه وسلم( موصول الحياة، 

وأنهم يخاطبونه كما يخاطبون الأحياء«)2(.

ثم يواصل قائلً »وقد يمكن القول بأن الثناء على الميت لا يسمى رثاء إلا إذا قيل 
في أعقاب الموت؛ ولذلك نراهم يقولون: )قال حسان يرثي النبي )صلى الله عليه وسلم( ليفرقوا بين 
حالين من الثناء: ما كان في حياة الرسول، وما كان بعد موت الرسول بخلاف ما يقع 
من شاعر ولد بعد وفاة النبي صلى اله عليه وسلم فإن ثناءه عليه مديح لا رثاء؛ لأنه 
لا موجب للتفرقة بين حال وحال، ولأن الرثاء يقصد به إعلان التحزن والتفجع 
على حين لا يراد بالمدائح النبوية إلا التقرب إلى الله بنشر محاسن الدين والثناء على 

شمائل الرسول«)3(.

ما ذهب إليه زكي مبارك من تمييز بين المديح والرثاء أمر من الأهمية بمكان حين 
يؤكد على أن الرثاء ثناء لا يقال إلا في أعقاب الموت مباشرة، ولا يصدر إلا من شاعر 
الشاعر الذي ولد بعد وفاته  أما  عاصر النبي عليه الصلاة والسلام، وشهد وفاته. 
)صلى الله عليه وسلم( بزمن طويل فإن الشعر الذي يصدر منه في الذات الشريفة يسمى مديحاً لا 
رثاء؛ لأن المقصود منه التقرب إلى الله والتعبد له بذكر شمائل سيد خلقه أجمعين. 

2. لمَ أهمل درسُ هذا الفن في الأدب العربي؟ 

يجيب عن هذا السؤال عبد الله الطيب في صراحة متناهية حين يتحدث عن 

ابن رشيق » العمدة في صناعة الشعر ونقده« مكتبة الخانجي، القاهرة، ط1، 2000، 831/2 	1
د. زكي مبارك » المدائح النبوية في الأدب العربي«  دار المحجة البيضاء،  بدون، ص17 	2

المرجع السابق، ص17 	3



 المديح النبوي: دراسة في أسئلته وبنياته، ديوان البرعي اليماني أنموذجًا |

العدد الثالث، يونيو، 2021م59

اشتهار ابن الفارض مقارنة بالبرعي في نص من الأهمية بمكان لا سبيل إلى إيراده 
إلا كاملً على الرغم مما يلحظ عليه من طول يفسره بأن ابن الفارض ما كان له »من 
اشتهار بين معاصرينا لا لشيء إلا أن المستشرقين كتبوا عنه وما كتب المستشرقون 
مَن كتبَ منهم عنه... إلا التماسًا لبعض معاني الحب التصوفي شريطة خلوه من ذكر 
المصطفى عليه الصلاة والسلام لنفور القلوب الصليبية من ذلك...وقد كنت أعجب 
وأطبع  الفارض،  ابن  من  رقة  أرق  وهو  الرحيم  عبد  البرعي  معاصرونا  يذكر  لا  لم 
ملكة، وأسلم متناً، وأجمل ديباجة. والسبب أن أكثر ترتيب مواضيع مناهج تأريخ 
بشاعر  اعترفوا  ربما  وهؤلاء  المستشرقون،  وضعه  ما  نحو  فيه  منحوٌّ  عندنا  الأدب 
أن  المتصوفة ممن عسى  أبناء الإسلام، وبعض  أو فيلسوف كابن سينا من  كالمعري 
يجدوا عنده أنفاس حلول، وما أشبه من مذهب وحدة الوجود. أما ما كان إسلامياً 
حقًا فهم منه شديدو النفور. لذلك نفرَ مَن نفرَ منهم عن أبي الطيب، وكان هؤلاء عن 

أمثال البرعي من مداح الرسول )صلى الله عليه وسلم( أشدَّ نفورًا«)1(.

 ما أثاره عبد الله الطيب من الخطورة بمكان، فقد ألمح إلى سببين دفعا المستشرقين 
إلى إهمال أدب المديح النبوي هما: الأول نفور القلوب الصليبية من كل شعر فيه ذكر 
مأخوذة  العربي  الأدب  تأريخ  مناهج  أكثر  أن  والثاني  والسلام.  الصلاة  عليه  النبي 
مما وضعه المستشرقون. وكان قد أشار إلى هذا التماهي في قسمة أطوار الأدب بين 
نقادنا والأوروبيين بوصفها قسمة تتضمن رغبة مريضة في أن ننتسب نحن العرب 
إلى أوروبا، وأن نكون امتدادًا منها، ثم ينتهي إلى القول »والتأريخ الإسلامي والعربي 
معًا يكذبان هذه التصنيفة الخاطئة لعصورنا... وفي هذا العصر الذي يقال له عصر 
وهذا  وابن خلدون  الخطيب  وابن  تيمية  وابن  وابن حجر  السيوطي  برز  الانحطاط 
بعد باب واسع. وفي الشعر كان في هذه الفترة شعراء المديح النبوي المفلقون. وهؤلاء 
أهملهم المستشرقون عمدًا وهم في ذلك معذرون. من يلوم مستشرقاً على ألا يؤرخ 

لمن يقول:

المرجع السابق، 113/2ــ114 	1



 المديح النبوي: دراسة في أسئلته وبنياته، ديوان البرعي اليماني أنموذجًا |

العدد الثالث، يونيو، 2021م60

جاء المسيح من الإله رسولا فأبى أقل العالمين عقولا

قوم رأوا بشًرا كريمًا فادعوا من جــهلهم لله فيه حلولا

إنما  هاهنا  ونحن  الشعر  هذا  درس  أهملوا  إذ  معذورين  المسلمين غير  ولكن 
نريد أن ننبه على مكانه، ثم هو جزء جوهري من تأريخ الشعر العربي، إهماله خطأ في 

باب الدرس عظيم«)1(.

بهذا يكون عبد الله الطيب قد أماط اللثام عن الحقيقة الغائبة في وصف طور 
من أطوار أدبنا زورًا وبهتاناً بأنه عصر الانحطاط ليُعْزى في خبث شيطاني إلى نقادنا 
بإهماله لا لشيء سوى أنه العصر الذي برز فيه شعر المديح النبوي. هذا، وصاحب 
البيتين اللذين استشهد بهما عبدالله الطيب هو البوصيري، وهما مطلع قصيدته التي 

سماها »المخرج والمردود على النصارى واليهود«)2(.

3. هل من تعارض بين المديح النبوي وحديث النبي )صلى الله عليه وسلم(: »لا تطُروني كما أطرت 
النصارى عيسى بن مريم«؟ 

لقد أوضح ابن منظور معنى الإطراء الوارد في الحديث فقال: »وأطرى فلان فلاناً 
إذا مدحه بما ليس فيه، ومنه حديث النبي )صلى الله عليه وسلم( »لا تطروني كما أطرت النصارى 
المسيح فإنما أنا عبد ولكن قولوا عبد الله ورسوله« وذلك أنهم مدحوه بما ليس فيه 
فقالوا هو ثالث ثلاثة، وإنه ابن الله وما أشبهه من شركهم وكفرهم. وأطرى: إذا زاد 

في الثناء، والإطراء: مجاوزة الحد في المدح والكذب فيه«)3(.

من هذا القول ينجلي للقارئ أن النهي ليس لمطلق المدح من حيث هو مدح وإنما 
هو لمجاوزة الحد فيه المشار إليه بقيد الجملة »كما أطرت النصارى المسيح« إذ النهي 
تطروني«،  »لا  المضمنين في  والفاعل«  »الفعل  الإسناد  وليس ركني  القيد  يطول هذا 

المرجع السابق، 27/4ــ28 	1
ينظر »ديوان البوصيري«  شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي  وأولاده بمصر، القاهرة، ط1،  	2

ص127 كيلاني،  سيد  محمد  ت:   ،155
3	 ابن منظور »لسان العرب« 6/15



 المديح النبوي: دراسة في أسئلته وبنياته، ديوان البرعي اليماني أنموذجًا |

العدد الثالث، يونيو، 2021م61

وعلى هذا الأساس، فإن المعنى هو: إن كان ثمة إطراء ولا بد فلا تبلغوا به درجة إطراء 
 . النصارى لعيسى بن مريم، أي لا تتجاوزوا الحد فيه، ولا تمدحوني بما ليس فيَّ

كذلك تعرض لتفسير هذا الحديث صاحب المجموعة النبهانية حين قرر أن »معناه 
نهيهم عن مجاوزة الحد في مدحه بادعائهم الألوهية فيه )صلى الله عليه وسلم( فهذا هو المحذور المنهي 
أطرت  »كما  بقوله  ذلك )صلى الله عليه وسلم(  المدح، وبين  الحد في  الإطراء مجاوزة  عنه...إذ معنى 
هذا  للنبي)صلى الله عليه وسلم(  المادح  فليتجنب  الألوهية،  فيه  بادعائهم  أي  مريم«  ابن  النصارى 
الإطراء ويعتقد أنه عبده ورسوله، ثم ليقل في مدحه )صلى الله عليه وسلم( بعد ذلك ما شاء فإنه لا 
يعد إطراء في حقه عليه الصلاة والسلام؛ إذ الإطراء مجاوزة الحد...ولا يمكن بلوغ 
حد كماله فضلً عن مجاوزته فاعلم ذلك، ولا تظن أن أحدًا من الخلق يبلغ بمدحه 

قدره عليه الصلاة والسلام«)1(.

4. هل من علاقة بين شعر المديح النبوي والشعر الصوفي؟

لا تتخطى العلاقة بين هذين اللونين من الشعر سوى كونهما معًا يندرجان تحت 
ما يعرف بالشعر الديني، وعلى الرغم من ذلك فإن كثيًرا من الباحثين يخلطون بينهما 
فيجعلونهما لوناً واحدًا. من الحقائق الثابتة أن التصوف قد كان له القدح المعلى في 
ازدهار شعر المديح النبوي، وكان له الباع الطويل في دفع تياره وانتشاره في الآفاق، وفي 
طبعه بطوابعه التي جعلته فناً مميًزا في الأدب العربي بوصفه الحقل الذي نبت فيه هذا 
الفرع من الشعر. إن بين شعر المديح النبوي والشعر الصوفي اختلافاً جوهريًا يتمثل 
قدر  يستقصي  أساسياً  موضوعً  الكريم  النبي  النبوي يجعل  المديح  شعر  أن  في   

ً
أول

الإمكان سيرته من الميلاد إلى وفاته وإلى ما بعد الوفاة في موقف الحشر حين يعطى 
الشفاعة، في حين أن الشعر الصوفي يدور في فلك الحب الإلهي الروحي إذ يجعل من 
للغة:  استخدام كل منهما  ثانيًا في طريقة  الرئيس. ويتمثل  الذات الإلهية موضوعه 
فبينا نجد اللغة في المديح النبوي مباشرة تقريرية نقلية تخلو من كل انزياح ومجاز، 
ومن ثم لا تحتمل تأويلً أو قراءة ثانية، نجدها في الشعر الصوفي غارقة في بحر لجي 

يوسف بن إسماعيل النبهاني »المجموعة النبهانية في المدائح النبوية« دار الكتب العلمية، بيروت، بدون،  3/3  	1



 المديح النبوي: دراسة في أسئلته وبنياته، ديوان البرعي اليماني أنموذجًا |

العدد الثالث، يونيو، 2021م62

من الرمز والإشارة، محلقة في أجواء من السمو الروحي، لا يمكن أن تؤخذ علاماتها 
اللغوية بدلالاتها القريبة المباشرة؛ لأنها تعتمد الانزياح والمجاز والرمز، ومن ثم لا 
يمكن قراءتها إلا بآليات التأويل« وفي هذا ما يوصلنا إلى القول إن جمالية النص 
الصوفي شأن النص السوريالي تقوم على المجاز أساسًا...طبيعي والحالة هذه أن يقتضي 
المجاز حركية القراءة التي تواكب حركيته بحيث تكون القراءة جديدة دائمًا هي 
أيضًا. فالقراءة التي تصر على فهم النص حرفياً أو ظاهريًا لا غير، تتناقض مع طبيعة 
اللغة ذاتها؛ ذلك أن الحرفية قتل للغة صورة ومعنى«)1( . إن الشعر الصوفي يكثر فيه 
ذكر الخمر والغزل غير أن هذين الدالين ليس المقصود منهما مدلوليهما المعهودين 
روحية  معان  إلى  رمزان  هما  إذ  مجردان  مدلولان  منهما  المقصود  وإنما  الحسيين، 
صوفية: فالخمر يشار بها إلى نشوة الذكر، إذ من البين »أن شعر الخمر قد أخذ على يد 
الصوفية... أسلوبًا رمزيًا حافلً بالثراء، يلوحون به على طريقتهم إلى مجموعة ثابتة 
من المعاني الذوقية، وقد أعطى الصوفية هذا المعجم الخمري دلالات جديدة خرجت 
بالخمر إلى دائرة الرمز الصوفي، والصوفية يستخدمون نفس الألفاظ التي نجدها في 
إلى  الألفاظ  بهذه  يشيرون  أنهم  إلا  والدنان  والحواني  الحسية كالندمان  الخمر  شعر 
معاني الحب والفناء والاتحاد«)2(. والغزل/المرأة يشار بها إلى الحب الروحي المجرد فـ 
للتعبير عن مواجيد  رمزًا  المرأة  يتخذ من  العرفاني الذي  النسق  »انطلاقاً من هذا 
والعذري  عمومًا  الغزلي  الإرث  أو  الأفق  إلى  الصوفي  الشاعر  يعود  الإلهية  المحبة 
خصوصًا عاملً على إعادة استثماره رمزيًا يناسب ما يصدر عنه، وقد استوفى هذا 
البناء الرمزي شكله في القرن السادس للهجرة لدى اثنين من كبار الصوفية هما: 

عمر بن الفارض وابن عربي«)3(. 	

أدونيس »الصوفية والسوريالية« دار الساقي،، بدون، ط3، بدون، ص143ــ145 	1
الأندلس، بيروت،  دار  الصوفي«  الشعر  فن  ـ دراسة في  الفارض  بن  د. عاطف جودة نصر »شعر عمر  	2
ط1، 1982م. ص131، ينظر كذلك د. أسماء خوالدية »الرمز الصوفي« دار الأمان، الرباط، ط1، 2014، 

ص60ـــ66
د. أسماء خوالدية »الرمز الصوفي« دار الأمان، الرباط، ط1، 2014، ص60، ينظر د. عاطف جودة نصر«  	3

ص112 الفارض«  بن  عمر  شعر 



 المديح النبوي: دراسة في أسئلته وبنياته، ديوان البرعي اليماني أنموذجًا |

العدد الثالث، يونيو، 2021م63

5. ما مدى شعرية المدحة النبوية؟ 

 بأنه سؤال على اتصال بالسؤال السابق وهاجس ملحٌّ لا سيما 
ً

يجب أن أقرر أول
وأن مرجعها السيرة النبوية العطرة يستند إلى حقائق تاريخية ثابتة، وأنها محكومة 
من جانب آخرـ بحديث »لا تطروني كما أطرت النصارى ابن مريم« أليس هذان 
الأمران يجعلان المدحة النبوية تفتقر إلى كثير من شروط الشعرية؟ ليس من السهل 
كما يتبادر إلى الذهن الإجابة عن هذا السؤال، غير أنه سؤال يفرض عليَّ أن أستحضر 
الشعر  نوعي  اختيار  في  المتعارضتين  الشعر  بعذوبة  المتصلتين  النقديتين  المقولتين 

وهما:

أ. »أعذب الشعر أكذبه« والقائل بها يذهب إلى »أن الصنعة إنما يمد باعها وينشر 
ويدعى  والتخييل  الاتساع  يعتمد  حيث  أفنانها  وتتفرع  ميدانها  ويتسع  شعاعها 
ويُذهَب  والتأويل  التلطف  يقصد  وحث  والتمثيل  التقريب  أصله  فيما  الحقيقة 
والمباهاة  والفخر  البث  والوصف  والذم  المدح  في  والإغراق  المبالغة  مذهب  بالقول 

وسائر المقاصد والأغراض«)1(. 

ب. »أعذب الشعر أصدقه« وهي تحتمل تأويلين عند الجرجاني »فقد يجوز أن يراد 
به أن خير الشعر ما دل على حكمة يقبلها العقل وأدب يجب به الفضل وموعظة 
الأفعال  في  والحسن  القبح  موضع  وتبين  التقوى  على  وتبعث  الهوى  جماح  تروض 
وتفصل بين المحمود والمذموم، وقد ينحى بها نحو الصدق في مدح الرجال كما قيل: 

كان زهير لا يمدح الرجل إلا بما فيه«)2(.

لعل المقولة التي تناسب المدحة النبوية من هاتين المقولتين النقديتين هي »أعذب 
تاريخية  وحقائق  معلومات  على  تحيل  النبوية  المدحة  أعني  هي  إذ  أصدقه«  الشعر 
مثبتة لا يعنريها الشك، فوق أنها تستقي معانيها من مرجع تاريخي راسخ صادق، 
المدحة  ينسحب على  أن  يمكن  فهل  فيها  يتصرف  للخيال لأن  ثم لا مجال  ومن 

عبد القاهر الجرجاني »أسرار البلاغة« دار إحياء العلوم، بيروت، ط2، 1997م، ص346 	1
المصدر السابق »أسرار البلاغة« ، ص346 	2



 المديح النبوي: دراسة في أسئلته وبنياته، ديوان البرعي اليماني أنموذجًا |

العدد الثالث، يونيو، 2021م64

الموضوع  جلالة  مع  والقافية  الوزن  إلا  الشعر  من  فيها  ليس  بأنها  القول  النبوية 
العلم أن هناك شبه إجماع نقدي على أن  وقدره الديني والعقدي في النفوس؟ مع 
ليس كفيلً  والفخامة  قدر من الجلالة  ولو كان على  المضمون وحده  أو  الموضوع 
بأن يدُخل النص في دائرة الأدب ما لم يتحلَ بالشروط النوعية التي تجعل منه نصًا 
أدبياً، فها هو قدامة تمثيلً لا حصًرا يقرر في كلام صريح لا يحتاج منا إلى تبيان »أن 
المعاني كلها معرضة للشاعر، وله أن يتكلم منها في ما أحب وآثر من غير أن يحظر 
عليه معنى يروم الكلام فيه، إذ كانت المعاني للشعر بمنزلة المادة الموضوعة والشعر 
فيها كالصورة، كما يوجد في كل صناعة من أنه لا بد فيها من شيء موضوع يقبل 
إذا شرع  الشاعر  للصياغة. وعلى  للنجارة والفضة  الصور منها مثل الخشب  تأثير 
والمدح  والقناعة  والبذخ  والنزاهة  والرفث  والضعة،  الرفعة  من  كان  معنى  أي  في 
الغاية  إلى  ذلك  في  التجويد  يتوخى  أن  الذميمة  أو  الحميدة  المعاني  من  ذلك  وغير 

المطلوبة«)1(. 

6. تكرار المعاني في المدحة النبوية أهو ذو وجه إيجابي أم سلبي؟

وقد  النبوية بجديد، خاصة  المدحة  يأتي في  أن  الحال  بطبيعة  لشاعر  لا يمكن 
عرفت أن السيرة النبوية كتاب مغلق محفوظ لا يمكن أن يزاد عليه، وأن النصوص 
الشعرية التي تستقي من هذه السيرة تند عن العد والحصر فهي قد شكلت مجتمعة 
القضية  أن لهذه  السابق  إلى التحليل  استنادًا  العريض. يظهر  النبوي  المديح  ديوان 
جانبين: إيجابي وسلبي فأما السلبي فما ذكرناه من اجترار المعاني، ومن تضييق هامش 
التجديد في هذا الفن، وهو يظل جانباً سلبياً إذا ما نظر إليه على حدة، وأما الإيجابي 
فيتمثل في إيجاد جنس أدبي ذي أصول وخصائص مميزة يضاف إلى جملة الأجناس 
الجانب  كان  لما  السلبي  الجانب  لولا  أنه  ويبدو  العربي.  الأدب  في  المعروفة  الأدبية 
الإيجابي إذ اجترار معاني المديح النبوي منذ أول قصيدة مدح بها سيد المرسلين إلى 
أن استوى جنسًا أدبياً مميًزا بعد نضوجه في القرنين السادس والسابع وما يليهما على 
قدامة بن جعفر » نقد الشعر« دار الكتب العلمية، بيروت، ، بدون، ت: د. محمد عبد المنعم  خفاجى،  	1

ص65ــ66 



 المديح النبوي: دراسة في أسئلته وبنياته، ديوان البرعي اليماني أنموذجًا |

العدد الثالث، يونيو، 2021م65

المديح جنسًا  استواء  الرئيس في  السبب  هو  والصرصري  والبرعي  البوصيري  أيدي 
أدبياً ذا عناصر وخصائص معينة. وعلى هذا الأساس، فكأن الجانب السلبي لا يغدو 
نهاية  في  الإيجابي  الجانب  إلى  تهدي  التي  القنطرة  أنه  على  إليه  نظُر  ما  إذا  كذلك 

المطاف. 

7. هل من مؤاخذة في أن تسُتهلَّ المدحة النبوية بالنسيب؟ 

إن كل مَن يتأمل ديوان المديح النبوي يجد أن مدائحه تفتتح بالنسيب وهذا 
لعمري أصل من أصول المدحة النبوية التي درج عليها شعراء المديح سواء أكانوا 
سابقين أو معاصرين أو لاحقين، وهو تقليد قديم لعله مستمد من القصائد الأولى 
المؤسسة للمديح النبوي كلاميَّة كعب بن زهير، وهمزية حسان بن ثابت. وهذه 
قضية تباينت فيها الآراء بين قبول ورفض، وتأرجح بينهما صاحب الرأي الواحد 
كالنبهاني حين يصرح بالرفض بدءًا: »والذي عليه الأكثرون أن التشبيب بمعين 
غير من يحل له من زوجة أو جارية، وبغير معين جائز؛ لأن المقصود منه تحسين 
الشعر وترقيقه على عادة الشعراء، وسماعه جائز أيضًا إن لم يفتتن به سامعه بأن 
يهيجه إلى المعصية أو يطبقه على من يحرم تمتعه به، هذا في مطلق الغزل. وهو في 
المدائح النبوية غير مستحسن مطلقًا؛ لأن الغزل ولو في غير معين المشتمل على 
والغلمان  النساء  أوصاف  ذلك من  أشبه  وما  والأرداف  والقدود  الخدود  وصف 
السفاهات والترهات هو  للعاشق والمعشوق من  القبيل، وما يجري  التي من هذا 
العلماء  بها أحد  المستقيم في مقدمة يمدح  السليم، والطبع  يأبي ذكره الذوق  مما 
العاملين، والأولياء العارفين فضلً عن سيد الأنبياء والمرسلين، وصفوة خلق الله 

أجمعين، )صلى الله عليه وسلم(«)1(.

ثم يدحض بعد كلام طويل من اتخذ لامية كعب دليلً على هذا المسلك/الابتداء 
بالنسيب والغزل حيث يقول:« ولو صدرت منه هذه القصيدة بعد إسلامه، واجتماعه 
بالنبي )صلى الله عليه وسلم( ومعرفته أحكام الدين، وآداب المسلمين ولزوم كمال التأدب في خطاب 

النبهاني » المجموعة النبهانية في المدائح النبوية« دار الكتب العلمية، بيروت، بدون، 1/ 12ــ13 	1



 المديح النبوي: دراسة في أسئلته وبنياته، ديوان البرعي اليماني أنموذجًا |

العدد الثالث، يونيو، 2021م66

سيد المرسلين )صلى الله عليه وسلم(، وعلى آله وصحبه أجمعين لربما كانت تصلح أن تكون دليلً 
لمن سلكوا هذا المسلك. ويدل على ما قلته أنه رضي الله عنه لم يحصل منه مثل هذا 
التشبيب بعد إسلامه، ولا من أحد من شعراء النبي )صلى الله عليه وسلم( كحسان وعبدالله بن 
رواحة، وكعب بن مالك وغيرهم من شعراء الصحابة رضي الله عنهم في مقدمة شعر 
مدحوا به النبي )صلى الله عليه وسلم( إلا مع قرب عهدهم في الجاهلية وعوائدها. أما بعد ذلك فلم 

يرُوَ عن أحد منهم شيء من هذا القبيل«)1(.

ثم في الفصل السادس من مقدمة مجموعته في جزئها الأول يتراجع النبهاني عما 
كان قد ارتآه من رفض النسيب الذي تستهلُّ به المدحة النبوية حيث قال:« كنت 
فيها  التشبيب  وقع  التي  القصائد  من  شيئاً  المجموعة  هذه  في  أضع  لا  أن  عزمت 
من  يلحقهم  فيما  لناظميها  شريكًا  أكون  لئلا  الحسان؛  والنساء  الولدان  بوصف 
الملام بتغزلهم فيما ذكر في مقدمة مدح النبي عليه الصلاة والسلام، ثم رأيت ذلك 
الدر  هذا  من  المجموعة  من حرمان  نفسي  تسمح  فلم  القصائد؛  من غرر  كثير  في 
النظيم، وحرمان أولئك الأفاضل من هذا المقام الكريم، والفضل العظيم بإدخالهم 
أساءوا  والتسليم. ولئن  الصلاة  أفضل  الكريم عليه  هنا في جملة مداح هذا النبي 
رحمهم الله وعفا عنهم من هذه الجهة بعض الإساءة فقد أحسنوا من جهة مديحهم 
للنبي )صلى الله عليه وسلم( كل الإحسان. وقد قال )صلى الله عليه وسلم(: »أتبع السيئة الحسنة تمحُها« وفي حديث 
آخر: »رفع عن أمتي الخطأ والنسيان«، ولا يخلو أمرهم من هذين. وعلى كل حال، فقد 
فازوا بأعظم الحسنيين، مع أن مقاصدهم من تغزلهم بتلك الحبيبة، وذلك المحبوب 
أنهم ليس مرادهم ما  المتعين  الظاهر  الغيوب، بل  لا يطلع على حقيقتها إلا علام 
يتبادر للأفهام من ذلك الكلام، مع أنا نعلم أن تغزلات الشعراء منذ عهد الجاهلية 
إلى الآن هي جارية هذا المجرى بدون أن تعاب من أحد من أهل هذه الصنعة، بل 
يعدون ذلك من محاسنها. وإنما جاءها العيب الذي شرحناه من عدم رعاية الأدب 
اللازم مع النبي )صلى الله عليه وسلم(، ولولا ذلك لجاءت على القياس، ولم يكن فيها من باس. وقد 
غلبت عليهم رعاية الصنعة الشعرية فجروا على قاعدتها بدون سوء قصد ولا فساد 

المصدر السابق،  13/1ـ14 	1



 المديح النبوي: دراسة في أسئلته وبنياته، ديوان البرعي اليماني أنموذجًا |

العدد الثالث، يونيو، 2021م67

نية؛ ولذلك رجعت عن عزمي الأول وأدخلتها في هذه المجموعة كغيرها راجياً من 
الله تعالى، ثم من النبي )صلى الله عليه وسلم( العفو عني وعنهم، والقبول مني ومنهم. إن الحسنات 

يذُهبن السيئات، وإنما الأعمال بالنيات«)1(. 

لقد حشد النبهاني في هذا النص ليدافع عن تراجعه عن عزمه الأول جملة من 
الحجج: الأدبية متمثلة في أن الافتتاح بالنسيب قد وجُد في كثير من غرر القصائد، 
وفي أنه لا يريد أن يحرم مجموعته التي انتخبها من هذه الغرر، وفي أنه أصبح تقليدًا 
فنياً منذ القصيدة الجاهلية دون أن يعاب من ناقد من نقاد الشعر إلى يوم الناس 
)صلى الله عليه وسلم(،  النبي  مداح  جملة  في  جميعًا  يدخلهم  أن  يود  أنه  في  متمثلة  والدينية   . هذا 
والتأويلية في أن ليس مرادهم بالغزل هو الظاهر من الكلام بل ما وراء الكلام من 
المعاني الثواني، والنقلية متمثلة في الكتاب والسنة حيث ساق من الكتاب قول الحق 
سبحانه وتعالى: »إن الحسنات يذهبن السيئات«، ومن السنة ثلاثة أدلة هن: »أتبع 
السيئة الحسنة تمحُها«، و« إنما الأعمال بالنيات«، و« رفع عن أمتي الخطأ والنسيان«، 
وحجة الاعتذار لهم بأن أمرهم هذا لا يخلو من هذين اللذين رفعا عن أمة المعصوم: 
الخطأ والنسيان. وحجة الدعاء لهم متمثلة في العفو عنه وعنهم والقبول منه ومنهم. 
وقد استعان في كلِّ ذلك بمجموعة من روابط الحجاج وأدواته مثل: )لئن، لئلا، قد، 

بل، مع أن، إنما، لذلك(.

إن المديح النبوي غرض أصيل ضارب بجذوره في الشعر العربي بدأ فتياً مع بعثة 
النبي )صلى الله عليه وسلم( في الصدر الأول من الإسلام ثم أخذ حيًزا لا بأس به في الشعر السياسي 
الشيعة  شعراء  من  طائفة  عند  لاسيما  وطوائف  أحزاب  إلى  المسلمين  انقسام  بعد 
كالكميت بن زيد الأسدي ودعبل بن علي الخزاعي وهو في هذه الأطوار وفي ما بعدها 
إلى مشارف القرن الرابع الهجري لم يستو غرضًا مستقلً تنشأ فيه القصيدة الكاملة 
الرئيس  القصيدة  يأتي ضمن موضوع  قائم الذات وليس موضوعً  ويصبح موضوعً 
الصليبية وبعيدها في  اندلاع الحروب  التتار للشرق الإسلامي وقبيل  إلا بعد غزو 

المصدر السابق 1/ 15ـ16 	1



 المديح النبوي: دراسة في أسئلته وبنياته، ديوان البرعي اليماني أنموذجًا |

العدد الثالث، يونيو، 2021م68

الغرب الإسلامي وهكذا »يحتدم المديح النبوي مع الحروب الصليبية وحروب التتار 
إذ أحس الشعراء بحق أنها حروب موجهة للإسلام ورسوله الكريم، فأخذوا يشيدون 

به وينوهون بمعجزاته وسيرته الزكية«)1(.

السادس  القرنين  في  النبوي  المديح  بأن  القول  يمكن  تقدم،  ما  إلى  استنادًا 
والثامن الهجريين قد اقتضته أسباب وجودية وحتمته شروط تاريخية إذ كان ردًا 
على الصليبيين الذين أخذوا في كتاباتهم يطعنون في الإسلام ورسوله، ويشككون 
في بعثته ورسالته، فقصائده لكل من تأملها تفيض بالدفاع عن الإسلام والإشادة 
هذه  في  ما  مع  والنصارى،  اليهود  مزاعم  على  والرد  الأعظم،  الرسول  بشمائل 
خاص  طابع  ذات  وجعلتها  النبوية  المدحة  ت  شكَّ التي  العناصر  من  القصائد 
وجهاده  ومعجزاته  والخلُقي  الخلَقي  ببعديه  ومدحه  مولده  عن  الحديث  من  مميز 
عى بعد ذلك  وغزواته، والتوسل به ومناجاته، والصلاة والتسليم عليه. كيف يدَُّ
وإشادة  الإسلام  دفاع عن  وباطنها  الأكرم،  للرسول  مديح  »أنها قصائد ظاهرها 
بفضائل رسوله ومعجزاته الباهرة«)2(، وقد علمتَ أن الطعن فيه )صلى الله عليه وسلم( وفي رسالته 
كان الشرط الوجودي للمديح النبوي نفسه، على أن في النص تناقضًا: أو ليست 
هذه  ظاهر  المديح  نجعل  إذن  فكيف  مديحاً  ومعجزاته  الرسول  بفضائل  الإشادة 
القصائد والإشادة بفضائله باطنها؟! بيد أن الذي كان ينبغي أن يعد في الحقيقة 
معنى ثانياً هو الرد على أباطيل الصليبيين إن لم يكن قد أشير إليها في هذه المدائح 
النبوية احتكامًا إلى دلالة الاقتضاء إذ الإشادة بالرسول الأكرم سيرة/ مولًدا وحياة 
وسلوكً وجهادًا ومعجزاتٍ يقتضي الرد على الأباطيل المسكوت عنها التي ادعاها 
الصليبيون في حملتهم الشعواء على الإسلام ورسوله بوصفها الشرط التاريخي الذي 

 هذا الفنَّ المديح النبوي. 
َّ

ول

د. شوقي ضيف » عصر الدول والإمارات ـــ الشام« دار المعارف، القاهرة، ط2، 1990، ص277 	1
د. شوقي ضيف »فصول في الشعر ونقده« دار المعارف، القاهرة، ط3، 1971، ص234 	2



 المديح النبوي: دراسة في أسئلته وبنياته، ديوان البرعي اليماني أنموذجًا |

العدد الثالث، يونيو، 2021م69

القسم الإجرائي

ليس من همي في هذه الدراسة أن أرصد باستقصاء وإحاطة المديح النبوي نشأة 
وأطوارًا تاريخية وشعراء وبيئات ولكن غرضي منها أن أقارب نصوصًا من المديح 
خطابه  استطاع  مدى  أي  إلى  لأختبر  المهملين  شعرائه  من  معين  لشاعر  النبوي 
استيفاء الخصائص النوعية هيكلً وروحًا لهذا الفن من الشعر العربي. فأما الشاعر 
فهو عبد الرحيم بن أحمد بن علي المشهور بالبرعي اليماني نسبة إلى »برَُع«)1(. وهو أحد 
مداح النبي )صلى الله عليه وسلم( الذين لم ينالوا شهرة كشهرة البوصيري وابن الفارض، المتوفَّ عام 
803ه فهو إذن من رجال القرن الثامن الهجري حيث قضى فيه كل حياته إلا ثلاثة 
أعوام منها في القرن التاسع. يقول عنه عبد الله الطيب« وللمنشدين كلف بالبرعي، 
ولولا اشتهار البردة والهمزية حتى ليس كمثل شهرتهما بين العوام والخواص شيء 
لكان البرعي أشهر المداح قاطبة وأسيرهم كلمات، لكثرة ما ينشدون المنشدون من 
ديوانه...، والبرعي مجهول تمامًا عند من يرون أنهم من الخاصة من المشتغلين بالآداب 
وتعليمها في المدارس في عصرنا هذا. وابن الفارض وحده هو المعروف عند هؤلاء«)2(.

إن ديوانَ البرعي الذي اعتمدت عليه في هذه الدراسة طبعته مؤسسة المطبوعات 
إلى  استنادًا  يشتمل  وهو  تاريخها.  إلى  ولا  الطبعة  رقم  إلى  يشار  أن  دون  الإسلامية 
عنوانه الفرعي على ثلاثة أصناف من القصائد: الربانية والمحمدية والصوفية. ولعله 
ها في النبي محمد )صلى الله عليه وسلم(. وقد بلغت هذه  يقصد بالقصائد المحمدية المدائح التي حبَّ
المدائح النبوية أربعين مدحة، وتجدر الإشارة إلى أني قد استبعدت في هذا الإحصاء 
نصف  على  الأربعين  مدائحه  البرعي  بنى  وقد  القوافي.  فيها  تنوعت  التي  القصائد 
عدة الحروف العربية تقريباً، والجدول أدناه يضطلع بتبيان روي كل قصيدة وعدة 
تكراره، وتحديد وزن كل قصيدة، علمًا بأن الأوزان المستخدمة في مدائحه النبوية 

لم تتجاوز خمسة أوزان:

ينظر ياقوت الحموي » معجم البلدان« دار صادر للطباعة والنشر، بيروت، ط3، 2007، 385/1 	1
د. عبد الله الطيب »المرشد إلى فهم أشعار العرب وصناعتها« 111/4 	2



 المديح النبوي: دراسة في أسئلته وبنياته، ديوان البرعي اليماني أنموذجًا |

العدد الثالث، يونيو، 2021م70

حرف 
الرويّ

عدة 
تكراره

وزن القصيدة

واحدة من البسيط، وأخرى من الوافر.2الألف
كلتاهما من الوافر.2الهمزة

أربع من الكامل، واثنتان من الطويل، وواحدة من البسيط.7الباء
البسيط.1التاء

الطويل.1الجيم
الطويل.1الحاء
اثنتان من البسيط، وثلاث من الطويل، وواحدة من الكامل.6الدال
اثنتان من البسيط، وثلاث من الطويل، وواحدة من الكامل.6الراء

الكامل.1الضاد
الوافر.1العين

واحدة من الكامل، وأخرى من الوافر.2القاف
البسيط.1الكاف
واحدة من كل من الكامل، الطويل، البسيط.3اللام
البسيط، الوافر، واثنتان من الكامل، وواحدة من الرمل.5الميم

البسيط.1النون

بعد هذا التوصيف الإحصائي، آخذ في الولوج إلى تضاريس بعض هذه النصوص 
لاختبارها إلى أي مدى استوفت خصائص شعر المديح النبوي باعتباره النسق الأكبر 
الذي استخلص منه النقاد عبر الأجيال خصائصه النوعية: الشكلية والمعنوية، فهذه 
النصوص للبرعي تعد إذن بنية صغرى أو نسقًا أصغر يدخل في حيز النسق الأكبر 
شعر المديح النبوي. لا أروم هنا تعداد خصائص المديح النبوي المعنوية ثم آتي بأبيات 



 المديح النبوي: دراسة في أسئلته وبنياته، ديوان البرعي اليماني أنموذجًا |

العدد الثالث، يونيو، 2021م71

نصي  تحليل  دون  الخصائص  هذه  من  خاصة  على  شواهد  منها  كل  تقف  متفرقة 
صها صياغياً، بتعبير آخر، أريد أن أضع يدَ التحليل على نسيج  وإنما أبغي أن أشخِّ
هذا الخطاب للتعرف على الطريقة التي بها استخدم البرعي اللغة للتعببر عن هذه 
الخصائص النوعية التي غدت سمات لازمة لشعر المديح النبوي. ولكن على الرغم 
من كل ما تقدم، يمكن أن أشير باقتضابٍ من باب التذكير إلى موضوعات المدحة 
النبوية أو بنياتها التي أرسى دعائمها البوصيري وصارت عنده وعند غيره من مداح 

النبي )صلى الله عليه وسلم( ذات مميزات تعرف بها. وهي في الغالب تتضمن ما يأتي:

1. بنية النسيب:
ديةَ في القسم الثاني من ديوانه،  اها القصائدَ المحمَّ إن البرعي في القصائد التي سمَّ
والتي لا شك في أنه يعني بها المديح النبوي لم يحد عن عناصر المدحة النبوية التي 
أشير إليها قبل قليل، ففي القصيدة النونية المشار إليها في الجدول السابق، تجده قد 
استهلها بمدلول الشوق والحنين الذي تبرزه دواله من مثل: تذكر أهل البان، وهبوب 
، ومناجاة دمنه. وهي تجري  النسيم، وتغريد القمري، وتلويح البرق، والوقوف بالحيِّ

على النسق الآتي:

بجــران أمــن تذكــر أهــل البــان والبــان  جــران  تبــدل  مــن  أم 
ــره  ــا في محاج ــك وقفً ــتَ دمع بهتــانجعل هتَّانـًـا  الخــد  في  يفيــض 
وأحيــانيحــالي كحالــك اشــتاق النســيم فلو  النســيم لحيَّــاني  هــبَّ 
ســحر  في  القمــري  غــرَّد  إذا  وألهــانيإني  أســهاني  الأراكــة  بــذي 
ــمًا  ــورِ مبتس ــرقُ الغُ ــا لاح ب م

َّ
في الغــور حــرَّك أشــجاني وأشــجانيوكل

أرى ســوى الوحــش أو آثــار غزلانوقفــتُ في الحي بعــد الظاعنين فلن 
ــا  ــوى فعوَّضه ــا البل ه

َّ
ــة حل ــا دمن ــاني ــان وكثب ــرًا بقضب ــا وعف عصمً

ــي  ــافي ومرتب ــتِ مُصط ــا كن ني)1(وطالم
َّ

وحيـــث مألــف إخــــوان وخُــا

»ديوان البرعي«  مؤسسة المطبوعات الإسلامية، القاهرة، بدون، ص36ــ37 	1



 المديح النبوي: دراسة في أسئلته وبنياته، ديوان البرعي اليماني أنموذجًا |

العدد الثالث، يونيو، 2021م72

لقد شاع في المدحة النبوية وقد سبقت الإشارة إلى ذلك أن تستهلَّ بنسيب يحيل 
فيه المادح على الدمن والأطلال العافية ملؤه الشوق والحنين وسكب الدموع عليها 
تذكرًا، تجعل كل هذه المعاني تمهيدًا ليخلص منها إلى مدح النبي عليه أفضل الصلاة 
وأزكى التسليم، وما تقدم ذكره أدرجه قدامة في سلك النسيب إذ يقول: » وقد يدخل 
في النسيب التشوق والتذكر لمعاهد الأحبة بالرياح الهابة، والبروق اللامعة، والحمائم 
الهاتفة، والخيالات الطائفة، وآثار الديار العافية، وأشخاص الأطلال الداثرة. وجميع 
الأسف  مضى  ومن  الحسرة  عظيم  على  أدلة  فيه  تكون  أن  احتيج  ذكر  إذا  ذلك 
والمنازعة«)1(. والبرعي في هذه القصيدة لم يخرج على هذه التقاليد والأصول فهو يوهم 
منها  نفسه مجردًا  نفسه، وهو في الحقيقة يخاطب  بأنه يخاطب شخصًا غير  القارئ 
الأول  البيت  شطري  من  كل  صدر  في  الاستفهام  أسلوب  مستخدمًا  آخر،  شخصًا 
القائم على التشاكل والتباين: التشاكل مبنى ومعنى بين »أمن« و »أم من«، و»البان« 
و»البان« و»جيران« و»جيران« والتشاكل مبنى بين »تذكر« و»تبدل« والتباين بينهما 
معنى. وبيت المطلع والذي يليه لا يخفى ما فيهما من تناص مع مطلع ميمية البوصيري 
المشهورة/ البردة »أمن تذكر جيران بذي سلم« يتجلى ذلك في المعجم )تذكر، جيران( 
جرده  من  وحال  حاله  بين  يماثل  ثم  تذكر؟(  )أمن  الاستفهام  على  المبني  والتركيب 
مخاطَباً في الاشتياق إلى النسيم الذي لو هبَّ لحياه وأحياه والنسيم هبوبًا والقمريُّ 
تغريدًا والبرق تلويحاً كلهن رموز إلى استثارة الشوق والحنين، ثمَّ يقرر هذا الشوق 

بالوقوف في الحي ومخاطبة دمنة مِنْ دمنه وتذكيرها بأنها كانت مصطافه ومربعه.

2. بنية الـمديح:
إن مديح الرسول )صلى الله عليه وسلم( في المدحة النبوية يمثل بؤرة الارتكاز؛ لذلك فهو بنية 
به )صلى الله عليه وسلم(. هو  والتوسل  الفرعية الأخرى: مولده، معجزاته، غزواته،  البنيات  تشمل 
مديح خالص من كل مآرب دنيوية إذ مادحه يدخر مديحه فيه إلى اليوم الآخر ليكون 
له حجة ومنجاة. وهو وإن كان يشتمل على معاني المديح التقليدية المستنسخة من 
قصيدة المدح الجاهلية فإن به من المعاني الدينية المائزة ما يوحي بأن الممدوح نبي 

قدامة بن جعفر » نقد الشعر« ص134ــ135 	1



 المديح النبوي: دراسة في أسئلته وبنياته، ديوان البرعي اليماني أنموذجًا |

العدد الثالث، يونيو، 2021م73

الله ورسوله سواء أكانت تلك المعاني في بنية المديح أو في البنيات الفرعية الأخرى 
المشار إليها سابقًا« لذلك نجد أن شعراء المديح النبوي حاولوا قدر استطاعتهم أن 
يجملوا فضائل رسول الله )صلى الله عليه وسلم(، وأن يوضحوا خصائصه وميزاته فكرروها في جميع 
قصائدهم وتتبعوها في مصادرهم حريصين ألا يفوتهم شيء منها ليظهروا ما عليه 
تركه  وما  الإنساني،  والجانب  الديني  الجانب  في  وسمو  عظمة  من  )صلى الله عليه وسلم(  الله  رسول 
من خير ورحمة لأمته، وليشيعوا هذه الشمائل الكريمة بين الناس لينعموا بذكرها 

ويقتدوا ويعتبروا بها«)1(.	

وتكاد لا تغيب معاني المدح هذه عن قصيدة من قصائد البرعي الأربعين غير 
لة، ففي الميمية التي من البسيط نلفي مدحه  أنها تارة تأتي مجملة وأخرى تأتي مفصَّ

النبيَّ )صلى الله عليه وسلم( على النحو الآتي:

ــر  ــن م ــادات م ــيد الس ــد س ــهمحم ــن مكرم ــي الدي ــن م سر النبي
ــهفــرد الجلالــة فــرد الجــود مكرمــة  ــب أرحم ــر القل ــود أب ــرد الوج ف
ــور الهــدى جوهــر التوحيــد بــدر  ســماء المجــد واصفه بالبــدر يظلمه ن
ــمهمــن نور ذي العرش معنــاه وصورته  ــور يجس ــن ن ــور م ــئ الن ومنش
النبــوة  ذات  في  الــر  من علم وحســن وإحســان يقســمهومــودع 
ــهفذاك مــن ثمــرات الكــون أطيب ما  ــاه أعلم ــه أع ــود ب ــاد الوج ج
ــه)2(فمــا رأت مثلــهُ عيــي ولا ســمعت  ــنُ تعلم ــن الأي ــد اب أذنٌ كأحم

تأمل الأخبار الأربع المتوالية في اتساق وإحكام في البيت الأول التي تخبر جميعًا 
عن المتحدث عنه )محمد( )صلى الله عليه وسلم( )سيد السادات، سر النبيين، محي الدين، مكرمه(، 
بأداة  بالمتحدث عنه في البيت الأول  الثاني الذي ربط  والأخبارَ الخمس في البيت 
الحذف إذ التصريح بالمتحدث عنه )محمد( أغنى عن ذكره مع هذه الأخبار الخمس 
)فرد الجلالة، فرد الجود، فرد الوجود، أبر القلب، أرحمه( كذلك ما يلفت النظر هذا 

فاطمة عمراني » المدائح النبوية في الشعر الأندلسي« المجمع العالمي لأهل البيت، ط1، 1428ه، ص159 	1
ديوان البرعي ، ص47ــ48 	2



 المديح النبوي: دراسة في أسئلته وبنياته، ديوان البرعي اليماني أنموذجًا |

العدد الثالث، يونيو، 2021م74

التكرار البديع لصوت الراء )ست مرات( والدال )خمس مرات( والفاء والجيم)ثلاث 
أخبار  أربعة  ذاكرًا  الثالث  البيت  يستمر في سياسة الحذف في  ثم  لكليهما.  مرات( 
سماء  بدر  التوحيد،  جوهر  الهدى،  )نور  وإيقاع  اتساق  في  الأكرم  عنه  للمتحدث 
المجد، واصفه بالبدر يظلمه( مع استخدام سياسة جديدة في الاتساق هي الإضمار 
وصورة   

ً
مثال المحمدي  فالنور  نورًا،  يشعُّ  الرابع  البيت  يظلمه(.  )واصفه،  في  الهاء 

، ثم  مستمد من النور الإلهي دل على هذا المعنى الحرف )مِن( الدال على البعضية 
انظر إلى إيثاره الوصف المحدد بدلا من الاسم الصريح )ذي العرش( الذي يعرف في 
الحقل البلاغي القديم بالكناية عن موصوف، والضمير )الهاء( في )معناه، صورته، 

يجسمه( مرجعه الرسول الكريم.   
المديح  ديوان  وفي  البرعي،  ديوان  في  والتسليم  الصلاة  أفضل  عليه  مدحه  إن 
النبوي لا يخلو من البعدين الخلَقي كالجمال والبياض والإشراق والخلُقي كالجلالة 
التي  النفسية  الفضائل  يعول على  ما  والبر« وأكثر  والرحمة  واللين  والهيبة والتواضع 
ذكرها قدامة، وإن أضيف إليها فضائل عرضية أو جسمية كالجمال والأبهة وبسطة 
الخلَق وسعة الدنيا وكثرة العشيرة كان ذلك جيدًا إلا أن قدامة قد أبى منه وأنكره 
جملة، وليس ذلك صواباً، وإنما الواجب عليه أن يقول: إن المدح بالفضائل النفسية 
فيه، ولا  يساعده  أحدًا  فما أظن  فأما إنكاره ما سواها كرة واحدة  أشرف وأصح 
يوافقه عليه«)1(. ويمكن أن نقرر بأن حديث أم معبد المأثور في وصف النبي )صلى الله عليه وسلم( 
بجمال  والإشادة  الحسية...  الأوصاف  من  النبوية  المدائح  في  جاء  ما  لأكثر  »أساس 
يوجب  المديح  فن  فإن  الناس  بعض  يتوهم  كما  الفضول  من  ليست  وحسنه  النبي 
هذا اللون من الوصف... يضاف إلى ذلك أن أصحاب رسول الله درجوا على وصف 
ملامحه الجسمية... وهو نفسه كان جميلً والأنبياء في الغالب كانوا من أهل الجمال؛ 

لأن الدعوة إلى الحق تحتاج إلى شفيع من الوجه المقبول«)2(.

ابن رشيق »العمدة« 807/2 	1
د. زكي مبارك »المدائح النبوية » ص35ــ36 	2



 المديح النبوي: دراسة في أسئلته وبنياته، ديوان البرعي اليماني أنموذجًا |

العدد الثالث، يونيو، 2021م75

3. بنية الـمولد: 
لقد حفظت لنا السيرة العطرة الأحداث العظام التي زامنت مولد النبي )صلى الله عليه وسلم( أو 
بتعبير أدق التي كان مولده سبباً في حدوثها فكان أن عدت هذه الأحداث إرهاصات 
بميلاد النور الذي سيعم الأكوان، وبمقدم نبي هذا الزمان فقد تصدع إيوان كسرى، 
وغاضت بحيرة طبرية، وخمدت نار المجوس وغيرها من الأحداث الجسام. لقد كان 
 وفي الشرائع 

ً
مولده )صلى الله عليه وسلم( إيذاناً بأن العالم سيحل به تغيير جذري في الاعتقاد أول

ثانياً. إن مولًدا حفته هذه الأحداث العجاب لجدير بالشعر أن يعنى به بوصفه المحطة 
الأولى في قصة حياة الممدوح الكريم عليه من ربه أفضل الصلاة وأزكى التسليم. 
وبالفعل فقد اتفق شعراء المديح النبوي في ذكر مولده )صلى الله عليه وسلم( ولكن منهم من أجمله، 
ل فيه كالبوصيري والبارودي وأحمد شوقي. ويبدو لي أن البرعي ممن كان  ومنهم من فصَّ
يجمل لحظة الميلاد مع ندرة في الإشارة إليها فقد أحصيت له أربعًا فقط من المدائح 
التي ذكر فيها مولده )صلى الله عليه وسلم(. سأكتفي بإيراد المثال الأطول نوعً ما من بين الأمثلة التي 

ذكرت والتي لا تتجاوز البيت أو البيتين. يقول البرعي في ميلاده )صلى الله عليه وسلم(:

به بركات من عديد الحصا أربــــىفلمــا اســتقلت أمــه حملــه رأت 
ــه  ــة وضع ــاك ليل ــت الأم ونــاداه مــن في الكون رحبًــا به رحبا وأهبط
ــا ونكســت الأصنــام في كل وجهـــة  ــا له تب ــيطان تبً ــد الش ــت ي وغل
ــارس  ــران في أرض ف ــدت الن وكل يهــود الشــام قــد عدمــوا خبــاوأخم
ــة  ــعب مك ــور ش ــعاع الن فقامــت رجال الحق يســتبق الشــعباولاح ش
وفاخــــرت  أكــروه  رأوه  بطلعتــه البطحــاء أفق الســما عجبافلمــا 
 مباركً 

ً
يناســب غرًا مــن بني غالــب غلبا)1(رأوا منــه مــلء العــن طفــا

إن هذه الأبيات في مولده )صلى الله عليه وسلم( ذات معان جاهزة فهي تحيل على حقائق واقعية 
سجلتها كتب السيرة النبوية ومن ثم فهي تخلو من كل تخييل. غير أني إذا أردت أن 
بنية  بنية صغرى في  أنها  بما  فالأبيات  الثواني  المعاني  إلى  الأول هذه  المعاني  أتجاوز 

1	 »ديوان البرعي« ص85



 المديح النبوي: دراسة في أسئلته وبنياته، ديوان البرعي اليماني أنموذجًا |

العدد الثالث، يونيو، 2021م76

كبرى هي المدحة النبوية تسجل ميلاد الممدوح لتبرهن على أن ميلاده لم يكن حدثاً 
عادياً، ولا أن الأحداث الجسام التي صاحبت مولده كانت مصادفة بل لتشير إلى أن 
العالم  بأن  إيذان  أنها  التي دلت على  القدر منذ لحظة ميلاده  الممدوح عظيم  هذا 

سيتغير اعتقادًا وشريعة وسيادة على يدي هذا المولود المبارك. 

وفي أحايين كثيرة كان البرعي وغيره من شعراء المديح النبوي يتناولون لحظة ما 
قبل ميلاده )صلى الله عليه وسلم( حين يصورونه يتخير له الآباء والأمهات منذ الأزل عبر القرون 
والأجيال، ويتنقل به من صلب كريم إلى صلب، ومن نسب أصيل إلى نسب إلى أن 

استقر في رحم أمه آمنة بنت وهب.

4. بنية المعجزات:
ثمة تيمة في ديوان البرعي لا يخطئها بصر بوصفه بنية صغرى في بنى كبرى هن 
ديوان المديح النبوي. هذه التيمة هي الإشارات المتكررة إلى معجزاته )صلى الله عليه وسلم( الحسية 
والمعنوية على حد سواء. هذا، والمعجزة »أمر خارق للعادة داعية إلى الخير والسعادة 
وهي  الله«)1(  من  رسول  أنه  ادعى  من  صدق  إظهار  به  قصد  النبوة  بدعوة  مقرونة 

كذلك في تعريف آخر » أمر خارق يظهر على مدعي النبوة موافقًا لدعواه«)2(.

من المعجزات الحسية التي إليها أشار البرعي في كثير من مدائحه النبوية ما نجده 
في مدحته الرائية التي من الطويل:

ــرلــن كان في يمنــاه ســبّحت الحــى  ــوش نم ــاء للجي ــاض م ــد ف فق
وبعــروخاطبــه جــــذع وضــبّ وظبيــة  ســمه  خــــي  وعضــو 
كرامــة  الأجــــد  الثــدي  له  ــدر في الســماء منــرودرّ  كمــا انشــقّ ب
وأنــس غــزال الــرّ وهي نفــــورومثــل حنــن الجذع ســجدة سرحة 

بمصر،  وأولاده  الحلبي  البابي  مصطفى  ومطبعة  مكتبة  شركة   »التعريفات«   الجرجاني  محمد  بن  علي  	1
ص145   ،1938 القاهرة، 

محمد علي التهانوي » موسوعة كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم«  مكتبة لبنان، ناشرون، بيروت،  	2
1575/2  ،1996 ط1، 



 المديح النبوي: دراسة في أسئلته وبنياته، ديوان البرعي اليماني أنموذجًا |

العدد الثالث، يونيو، 2021م77

ــر    وبــاض حمــام الأيــك في أثــره كــم  ــت عنكبــوت حــن كان يسيـ بَنَ
تظلــه  الهاطــات  الغمــام  هــجـــروإن  ألــمّ  إن  نســيم  بــروح 
ــوا وهــم عُــيُْ العيــون وعُــور)1(ويــوم حنــن إذ رمى القــوم بالحصى 

ّ
فول

لقد سرد البرعي في هذا المقطع وحده خمس عشرة معجزة، وهو سرد هيمن فيه 
الفعل الماضي الدال على معناه وزمنه الحقيقي بطبيعة الحال، إذ كل الأحداث الواردة 
خبر عنها بعد حدوثها في زمن مضى وانقضى؛ فالفعل الماضي هو الذي يسبق 

ُ
أ قد 

فيه زمنُ حدوث الحدث زمنَ الإخبار عنه، وهو هنا ماض بعيد؛ لأن ما بين زمن 
الأحداث وزمن الإخبار عنها مدة زمنية طويلة، ثم تأمل هذا الاتساق المجلَّ بأسلوب 
ر بــ )فقد( الدال على التحقيق والتأكيد،  القسم المتبوع بالشرط )لئن( وجوابه المصدَّ
وبــ )الواو( الدال على العطف والربط إذ ربطت كل ما تقدمت عليه بجواب القسم 
المذكور في شطر البيت الأول. أما الواو الداخلة على )ضب، ظبية، عضو، أنس( فهي 
ربط فرعي بين ما دخلت عليه وما قبلها التابع في ربطه لجواب القسم فــ )وضب 
بــجملة )وخاطبه جذع(، و)وأنس غزال( في  أو مربوطة  وظبية وعضو( معطوفة 

تعالق ترابطي فرعي مع )سجدة سرحة(. 

وللبرعي ولمداح النبي عليه الصلاة والسلام ولوع بتكرار المعاني مع اختلاف 
في الأسلوب والتعبير عنها، وكنت قد ذكرت فيما مضى علة هذا التكرار فهو يرجع 
إلى أن المدونة التي يستقي منها الشاعر محفوظة معلومة تاريخياً أعني سيرته النبوية 

العطرة. 

 ولما كانت هذه المعجزات أحداثاً خارقة للعادة فقد جاء سردها المتوالي بالفعل 
ليست من صنع  المسرودة  المعجزات  هذه  إن  الحقيقية.  أو  الحرفية  بدلالته  الماضي 
الشاعر وخياله وإنما هي حقائق ووقائع احتفظت بها السيرة النبوية، موقف الشاعر 
منها موقف الناقل إذ لا دور له إلا في اختزالها والإشارة إليها بما تسمح به طبيعة 
الشعر؛ إذ لكل معجزة قصة مفصلة، مما يعني أن شعر المديح النبوي ما هو إلا »سيرة 

ديوان البرعي، ص132 	1



 المديح النبوي: دراسة في أسئلته وبنياته، ديوان البرعي اليماني أنموذجًا |

العدد الثالث، يونيو، 2021م78

النبي )صلى الله عليه وسلم( وأخبار غزواته وجهاده وصفاته الخلَقية والخلُقية وأخبار أصحابه وآله 
الرمز والإشارة والغزل إلا ما كان في مقدمات بعض  لغة خالية من  ومعجزاته في 
وهنا  )صلى الله عليه وسلم(«)1(.  النبي  مدح  وهو  الأصلي  لغرضه  الشاعر  يذهب  ثم  ومن  القصائد 
يمكن القول تأسيسًا على النص المتقدم بأن شعر المديح النبوي يعد وثيقة تاريخية 
لهذه المعجزات ولو كان على أقل تقدير وثيقة فرعية لوثيقة تاريخية أصيلة هي السيرة 
المنقول  مضمونه  حيث  من  إلا  الشعر  لهذا  تحسب  إذن  مضافة  قيمة  فلا  النبوية، 
بحذافيره، والمضمون وحده على جلالته عند نقاد الشعر لا يحقق شرط الشعر ألا وهو 

الشعرية. 

يأتي إلى جانب هذه المعجزات الحسية معجزتان كبريان هما: القرآن، والإسراء 
والمعراج، فقد تضمن ديوان المديح النبوي عامة الإشارة إلى هاتين المعجزتين وديوانُ 
البرعي خاصة. غير أن معجزة الإسراء والمعراج في ديوانه كان لها حضور من حيث 
الوحي/القرآن كانت الإشارة إليها خاطفة لا  الكم والتفصيل في حين أن معجزة 

تتجاوز البيت أو نصفه في كثير من القصائد. ففي الإسراء والمعراج يقول:

 
ً

ــا ــراج فض ــة المع ــه كرام ــاءكفت ــاد الأنبي ــرب س ــا في الق به
لأقــى مســجد وعــا الســماءسرى مــن مكــة بــراق عــز 
منهــا  الأبــواب  له  ارتقــاءمفتحــة  العــرش  إلى  يجاوزهــا 
ــر بــه الملائكــة ابتهاجًــا  ــداءف ــل اقت ــه الرس ــى خلف وص
الثنــاءوكلــم ربــه مــن قــاب قــوس  تحيتــه  في  وألهــم 
يشــاءفقــال الله عــز وجــل ســلني  أن  إلا  أشــاء  فلســت 
بحكمــك لســت أمنعــك العطاءخزائــن رحمــي لــك فاقــض فيها 
عاصٍ  بــكل  الإله  وكل مقــر يخــى الجــزاء)2( وشــفعه 

1	 د. الحسين النور يوسف الحسين »من شعر المديح النبوي« مطبعة جامعة الخرطوم، الخرطوم، ط1، 1995، 
ص3

»ديوان البرعي« ص87ــ88 	2



 المديح النبوي: دراسة في أسئلته وبنياته، ديوان البرعي اليماني أنموذجًا |

العدد الثالث، يونيو، 2021م79

وترابط )سرى،  اتساق  في  الماضي  بصيغة  السرد  أفعال  تتوالى  السردية  هذه  ففي 
الإسراء  قصة  الظاهرـ  في  تحكي  وشفعه(،  فقال،  وألهم،  وكلم،  وصلى،  فسر،  وعلا، 
والمعراج في إشارات خاطفة تتناسب وطبيعة الشعر، ولكنها في الباطن يستشف منها 
الإعلاء من شأن الرسول )صلى الله عليه وسلم( والإخبار بتكريمه بهذا المعراج ولقاء ربه، فهو مديح 
له بما بلغه )صلى الله عليه وسلم( من القرب من ربه وارتفاع درجته عند ربه. كذلك تجد هيمنة 
ضمير الغياب ظاهرًا كان أو مستتًرا الذي يعود على الممدوح )صلى الله عليه وسلم( بوصفه موضوع 
المخاطب  ضمير  إلى  بالإضافة  عامة،  النبوية  المدحة  وموضوع  خاصة،  البنية  هذه 
حين نقل إلينا الشاعرُ التخاطبَ الذي دار بين رب العزة ونبينا عليه أفضل الصلاة 

والتسليم.   
5. بنية الغزوات:

ق أهل السير بين الجيش الذي كان فيه النبي عليه الصلاة والسلام، والجيش  يفرِّ
كان  الذي  الكفار  لقتال  القاصد  الجيش  »هو  عندهم  فالغزو  فيه،  يكن  لم  الذي 
النبي صلى الله عليه وآله وسلم فيه، وأما الجيش الذي لم يكن فيه النبي صلى الله 
عليه وآله وسلم فيسمى سرية أو بعثًا«)1(. والغزوة: المرة الواحدة من الغزو وتجمع على 

غزوات ومغازٍ.

مِرَ بالقتال للدفاع عن دينه ولنشره في الآفاق، وهي غزوات 
ُ
هذا، وكان النبي قد أ

ر القرآن أجواء  تصور بلاءه وبلاء أصحابه في المعارك التي خاض بهم غمارها، وقد سطَّ
بعضها، وكذلك السيرة النبوية، بل هناك مؤلفات مخصوصة بهذه المغازي. وتأسيسًا 
على ذلك، كان من الطبيعي أن تكون غزواته عنصًرا من عناصر المدحة النبوية إذ 
كان موضوعها الرئيس النبي عليه أفضل الصلاة وأزكى التسليم. إن ذكر الغزوات 
لا  لعزائمهم  وشحذًا  لهممهم  واستنهاضًا  بها  للمسلمين  تذكيًرا  يأتي  واستحضارها 
سيما في زمن المخاطر والتهديدات والتحديات، ولما كانت الحروب الصليبية سبباً 
أو شرطًا تاريخياً في وجود المديح النبوي كان من الطبيعي أن تسجل المدحة النبوية 

غزواته )صلى الله عليه وسلم(. يقول البرعي في إحدى مدائحه النبوية مصورًا جهاده)صلى الله عليه وسلم(:
محمد علي التهانوي »موسوعة اصطلاحات الفنون والعلوم« 1253/2 	1



 المديح النبوي: دراسة في أسئلته وبنياته، ديوان البرعي اليماني أنموذجًا |

العدد الثالث، يونيو، 2021م80

ــدى  ــق اله ــه على عن ــيف حمائل ــهس ــة قائم ــار الخليق ــف أخي وبك
جماجمــهلمــا دعا الكفــار بالبيــض الظبــا لبته  الضــال  جنــد  مــن 
وتتابعــت في الملحديــن ملاحمــهومحــت ظــامَ الشرك شــمسُ ظهوره 
غبــاره  الخافقــن  في  صعــدًا وفي أذن الســماك زمائمــــهبعرمــرم 
 إذا لبســوا الحديــد رأيتهــم 

ٌ
ج بالظبــا متلاطـــــهمــأ بحــر تمــوَّ

أراقمــهوأبــو اليتــامى بــن أظهـــرهم إذا  نهشــن  ضراغمــه  رأرت 
 ...

ــه  ــاءى فعلــ ــا تن ــن م ــام دي كرائمــهوحس أنجبتــه  قــوم  وكريــم 
أو صــال يــوم الــروع فهو صوارمـــهإن جــاد يــوم الجــود فهــو غمامــــة 
ــده  ــارك جن ــك في المع ــن الملائ والمــوت في حــرب الضلالة خادمـــهوم
ــاله  ــوال ظ ــل الط ــض والأس يــوم الكريهــة والنفــوس غنائمـــه)1(  والبي

الشعر  للمديح في  هذه الأبيات الخاصة بذكر الجهاد تجري على النمط المعروف 
في  تستخدم  كانت  التي  الحرب  أدوات  نجد  حيث  وتصويرًا  ومعجمًا  معنى  العربي 
التصوير  ومن   ،) الأسل/الرماح  الدروع،  الظبا،  )السيف،  الأزمان  تلك  في  القتال 
وفي  ظهوره،  شمس  الشرك  نجوم  محت  جماجمه،  الضلال  جند  الهدى،  )عنق  تجد 
خادمه(.  الضلالة  حرب  في  والموت  أراقمه،  نهشن  ضراغمه  زأرت  السماك،  أذن 
المقام فالإسلام سيف هداية وعدل  أنه معتاد في مثل هذا  الواضح  أما المعنى فمن 
فهو  الضلال،  جماجم  استأصل  الذي  الخلق  سيد  رأسهم  على  الخلق  أخيار  بكف 
الشمس التي محت الظلام، وهو قائد جيش جرار عرمرم دليل ذلك غباره المتصاعد 
في الخافقين )المشرق والمغرب( وجلجلة عتاده التي وصلت أذن السماك، وتشبيهه 
بالبحر المتلاطم، وتصوير صحابته البواسل بالأسود التي تنهش الأراقم )الكفار(، 
ثم يشبه النبي )صلى الله عليه وسلم( بالحسام حزمًا وحسمًا وعزمًا، ويصفه بأنه كريم ابن كرماء، 

ديوان البرعي، ص96ــ97 	1



 المديح النبوي: دراسة في أسئلته وبنياته، ديوان البرعي اليماني أنموذجًا |

العدد الثالث، يونيو، 2021م81

المديح على  العربي كثيًرا لاسيما في باب  الشعر  ويومه موزع وهو معنى متداول في 
بعض  في  قائد  وهو  صارم،  فيه  وهو  روع  ويوم   ، غمامة  فيه  وهو  جود  يوم  يومين: 
معاركه شاركت الملائكة، والموت طوع أمره فهو خادمه في حربه الضلالة، وظلاله 
في الحروب السيوف والرماح والرايات، وغنائمه النفوس. غير أن الأبيات لما تتحلى 
في  الدالة  واللمحة  القليل،  باللفظ  الكثيرة  المعاني  هذه  عن  عبرت  الإيجاز  من  به 
)لما(  بأداته  والأسلوب كالشرط  والكلمات  الروابط  تداعي  في  يتجلى  اتساق محكم 
وفعله )دعا( وجوابه )لبته( وما عطف عليه بالواو بوصفها أداة من أدوات الربط 
)بعرمرم...(.  بالباء  بعدها  ما  بها  المتعلق  وتتابعت...ملاحمه(  )ومحت،  والتماسك 
البيتين:  بين  وكذلك  اليتامى..(،  و)أبو   )...

ٌ
)ملأ البيتين:  بيت  تماسك  ثمة  وكذلك 

البيتين  بين  وكذلك  للأول،  وتأكيد  تفريع  فالثاني  جاد...(  و)إن  دين...(  )وحسام 
الضمير  هو  وغزواته  لجهاده  المصورة  جميعًا  الأبيات  بين  الرابط  أن  بيد  الأخيرين. 
الغائب العائد على خير ممدوح عليه الصلاة والسلام بوصفه الموضوع الرئيس لهذه 
الأبيات خاصة وللقصيدة النبوية عامة. سواء أكان ظاهرًا )فعله، أنجبته، كرائمه، 

فهو، فهو جنده، خادمه، ظلاله، غنائمه( أو مستتًرا )إن جاد، إن صال(.   	

6. بنية التوسل به )صلى الله عليه وسلم(:

لا أود بطبيعة الحال أن أخوض في تفاصيل الخلاف الفقهي حول التوسل بالنبي 
صلى الله عليه وآله وسلم بعد وفاته)1(، فأما التوسل به في حياته فهو من الأمور الثابتة 
المروية. من هنا فإن التوسل به )صلى الله عليه وسلم( يعد في اعتقادي عنصًرا ذا خطورة من عناصر 
بناء المدحة النبوية ربما كان السبب في رفض المديح النبوي برمته لدى من يعُرفون 
بأهل السنة والجماعة، كما كان مثار جدل عنيف بينهم وبين المتصوفة)2(، غير أن 
المجال هنا لا يسمح بالاستطراد في تفاصيل هذا الجدل نظرًا لطبيعة هذه الدراسة 

د مسارها منذ البداية.  الأدبية التي حُدِّ

ينظر ابن تيمية »التوسل والوسيلة«  دار الفكر اللبناني، بيروت، ط1، 1992.ت: الشيخ إبراهيم رمضان،  	1
بعدها. وما  ص125 

ينظر د. بكري شيخ أمين » مطالعات في الشعر المملوكي والعثماني« ص274 	2



 المديح النبوي: دراسة في أسئلته وبنياته، ديوان البرعي اليماني أنموذجًا |

العدد الثالث، يونيو، 2021م82

دالة على  بنية  ل( وهي  )توسَّ الفعل  المورفولوجية مصدر  الناحية  ل من  التوسُّ إن 
اتخاذ شخص ما أو أمر ما أو عمل ما وسيلة للوصول إلى غرض ما أو وسيلة للقرب 
من الله. والاسم الوسيلة وهي: »ما يتقرب به إلى الغير«)1(. هذا، ولفعل التوسل ثلاثة 
ل في سياقنا هذا هو الشاعر  ل. فالمتوسِّ ل به، والغاية من التوسُّ ل، والمتوسَّ أركان: المتوسِّ
ل هي التقرب به إلى  ل به هو الممدوح النبي )صلى الله عليه وسلم(، والغاية من التوسُّ المادح، والمتوسَّ

الله إذ هو أقرب الخلق إلى ربه وأحبهم إليه، والقرب بلا شك أمارة المحبة.

ينظر  ألا  التوسل بوصفه هنا موضوعً شعريًا فمن الأولى  أن  إلى  أن أشير  ينبغي 
إليه نظرًا فقهياً بجوازه أو نفي جوازه؛ لأن الشعر كما عند القاضي الجرجاني بمعزل 
عن الدين؛ ولآن الشعر من ناحية ثانية يقوم على المجاز أو بتعبير آخر في ما يخص 
موضوعنا هنا يقوم على إنزال الميت منزلة الحي أو مخاطبته مخاطبة الحي مجاراة لما 
بها  التلميح  وعلى  تارة  بمسألتهم  التصريح  من  المديح  باب  في  الشعراء  عليه  درج 
تارة أخرى وهي إجزال العطاء واستحقاق الجوائز مقابل القصيدة المادحة. ولما كان 
إنزال الحي وخوطب مخاطبته كانت  أنزل  الممدوح النبي )صلى الله عليه وسلم( في سياقنا هذا ميتاً 
الله  برضوان  بالفوز  تتعلق  الغالبة  أخروية وهي  وإما  دنيوية  إما  الطلبة  أو  المسألة 
ومرافقة نبيه )صلى الله عليه وسلم( في الجنة. ومن الأجدر الإشارة في هذا المقام إلى أمرين: الأول 
يتصل بموضع التوسل في المدحة النبوية عامة فهو غالًبا ما يأتي في خواتيم المدحة، 
والثاني خاص بالمدحة النبوية عند البرعي وهو التصريح باسمه العلم )عبدالرحيم( 
)صلى الله عليه وسلم(  النبي  على  والتسليم  بالصلاة  كله  ذلك  يعقب  ثم  )صلى الله عليه وسلم(،  به  توسله  أثناء  في 
للمدحة النبوية درج عليها مداحه )صلى الله عليه وسلم( جميعًا بلا  نهاية  أو  بوصفها خير خاتمة 

استثناء، وبوصفها آخر ما يبقى في النفس.

ولأن كل مدحة من مدائحه النبوية الأربعين لا تخلو من التوسل، فإني سأكتفي 
بنموذج واحد عله يكشف طريقته أو أسلوبه في التعبير عن التوسل:

علي بن محمد الجرجاني » التعريفات«، ص 225. 	1



 المديح النبوي: دراسة في أسئلته وبنياته، ديوان البرعي اليماني أنموذجًا |

العدد الثالث، يونيو، 2021م83

في الحشر يا هادي العباد من العمىيــا ســيد الثقلــن يــا مأمولنــا 
عًا  مترحمــاإن قمــت يــا بــن الأطيبــن مشــفَّ ومشــفقًا  بالمذنبــن 
فلقــد طــى وبــى وجــار وأجـــرمافاعطــف على عبدالرحيــم برحــمــة 
مبرمــاوجفــاك إذ زار الرفـــاقُ ولــم يــزر ما  أمــرًا  يــرد  يســتطيع 
زلاتــه  رأى  لـــما  أعظمــا لكنــه  نوالــك  رأى  عليــه 
وملزمافالطــف بــه واعطف عليــه وكن له  العظيم  الخطب  من  حصنًا 
ولسربــه  له  البــاري  إلى  ــاواشــفع  ــن جهنّم ــجن الظالم ــار س إذ ص
يتــي  عمــا  الداريــن  في  هــو في حمــاك ولم تـــزل حامي الحمىوأجــــره 
أنعمــاوأجــزه يــا مــــولاي كل كرامــة  المــارم  على  وزده  تــرجى 
ــما)1(وعليــك صــىَّ الله طــولَ الدهــــر مــا  ضحكت بـــروق الأبرقيِن تبسَّ

لا  المدح  على  الدال  المحدد  بالوصف  )صلى الله عليه وسلم(  النبيَّ  استغاثة  نداء  الشاعر  ينادي 
باسمه العلم )يا سيد الثقلين، يا مأمولنا في الحشر، يا هادي العباد(، ثم عن طريق 
بإيمانه بشفاعته، والدال  الشرط المكمل لأسلوب النداء من حيث الدلالة، المشعر 
المذنبين،  نفسه في عداد  إذ سلك  المستقبل؛  )فاعطف( على  وجوابه  )قمت(  فعله 
ناسباَ إلى نفسه الطغيان والبغي والجور والإجرام، والجفاء إذ لم يزره )صلى الله عليه وسلم( في الدنيا 
التوسل في  أبيات  والملاحظ على  به )صلى الله عليه وسلم(.  التوسل  استطرد في  ثم  رفاقه.  زاره  حين 
فاعطف،  الأمر«:«   « فعل  بصيغة  المستخدمة  الطلب  أفعال  شيوع  النبوية  المدحة 
فالطف، فاعطف، واشفع، وكن، وأجره، وأجزه، وزده« غير أنها لا تدل على حقيقة 
الأمر فهي أفعال دعاء من حيث الدلالة، وأفعال »أمر« فقط من حيث البنية. وهي 
أفعال دالة على الدعاء؛ لأن الدعاء يصدر من الأدنى إلى الأعلى مرتبة ومقامًا ومنزلة. 
على  المحيل  الضمير  أن  غير  به  ل  والمتوسَّ ل  المتوسِّ ضميري  شيوع  يلاحظ  كذلك 
المتوسل هنا هو هاء الغائب لا ضمير المتكلم؛ لأن الشاعر صرح باسمه )عبدالرحيم( 

1	 ــ » ديوان البرعي »، ص80ــ81



 المديح النبوي: دراسة في أسئلته وبنياته، ديوان البرعي اليماني أنموذجًا |

العدد الثالث، يونيو، 2021م84

مما يوحي بأنه وظف أسلوب الالتفات فقد انتقل من نمط التكلم المتمثل في النداء 
ل، وكذلك  إلى نمط الغياب؛ إذ كل ضمائر الغياب الظاهرة والمستترة ترجع إلى المتوسِّ
كل ضمائر الخطاب المستترة والظاهرة تعود على المتوسل به )صلى الله عليه وسلم(. ثم يختم المدحة 

بالصلاة عليه والتسليم. 

إن التوسل يأتي في مقام الشفاعة التي يعطاها النبي )صلى الله عليه وسلم( في المذنبين من أمته، 
ل نفسه في جملتهم؛ الأمر الذي يبيح للشاعر أن يترجى ويدعو  ويسلك الشاعر المتوسِّ
صاحب الشفاعة ويخضع له ويتذلل ويتوسل إليه ليحظى بشفاعة شفيع الأمة عليه 
أفضل الصلاة وأزكى التسليم. وعلى هذا الأساس لا سبيل إذن للطاعنين في التوسل 

في شعر المديح النبوي.

التي  العناصر  ذات  على  تشتمل  يجدها  الأبيات  هذه  في  التوسل  بنية  يتأمل  من 
تشتمل عليها مدائحه الأربعون مع زيادة عنصر في بعضها هو الإشارة إلى القصيدة 
التي دبجها في مدحه )صلى الله عليه وسلم( متوسلً بها إليه، وهو عنصر كثيًرا ما ألمح إليه البرعي في 
تندرج  لما  بالنسبة  بنية كبرى  التوسل  بنية  أقصد  الذي يجعلها  الأمر  التوسل  بنية 

تحتها من عناصر يمكن أن تلخص في الآتي:

	1 الاعتذار عن زيارته )صلى الله عليه وسلم( بسبب الذنوب والخطايا..
	2 الإشارة إلى مقام الشفاعة..
	3 ها فيه )صلى الله عليه وسلم( بوصفها وسيلته إليه.. الإشارة إلى القصيدة المادحة التي حبَّ
	4 التصريح باسمه العلم )عبد الرحيم(..
	5 الصلاة والتسليم على النبي )صلى الله عليه وسلم( وعلى آله وصحبه الكرام. .

الخاتمة:
الشكلية  النوعية:  اليماني بخصائصه  البرعي  ديوان  النبوي في  المديح  هكذا جاء 
د أركانها البوصيري وأرسى دعائمها، والتي بها غدا المديح النبوي  والمعنوية التي وطَّ
بنية كبرى يترسم خطاها كل شاعر في ديوانه الذي يعد بنية صغرى، والبرعي بطبيعة 



 المديح النبوي: دراسة في أسئلته وبنياته، ديوان البرعي اليماني أنموذجًا |

العدد الثالث، يونيو، 2021م85

الحال لم يخرج في مدائحه النبوية عن البنى الصغرى التي تتألف منها البنية الكبرى 
المدحة النبوية. وكان البحث قد ناقش قبلً مفهوم المديح في اللغة وفي الاصطلاح، 

وأجاب في تفصيل واستقصاء عن الأسئلة التي يثيرها فن المديح النبوي.

النتائج:
خلص البحث إلى نتائج يمكن أن تجمل في النقاط الآتية:

	1 أن المدحة النبوية عند البرعي تتميز بالوحدة العضوية: وحدة الموضوع مدخ .
الرسول الكريم، ووحدة الشعور حيث ينتظمها خيط شعوري واحد يتمثل في 

حب الممدوح الكريم وفي الأنس بسيرته عليه الصلاة والسلام .
	2 أن هناك فرقاً جلياً بين شعر المديح النبوي والشعر الصوفي يتمثل في طريقة .

التعبير فالأول يستخدم اللغة بحرفيتها ودلالتها المباشرة في حين أن الثاني 
يفيض بالترميز والإشارات والإيماءات مستخدمًا لغة منزاحة عن دلالاتها 
القريبة المباشرة، وفي الموضوع كذلك فالأول عني بالحب النبوي والثاني عني 

بالحب الإلهي. 
	3 تتركب المدحة النبوية بوصفها بنية كبرى من بنيات صغرى محددة شكلت .

الخصائص النوعية لها وبها صارت المدحة النبوية فنًا مميًزا في الأدب العربي.
	4 أن . النبوية راجياً  المدحة  العلم في خواتيم  باسمهم  البرعي ممن صرَّحوا  يعد 

تكون مدحته وسيلة قرب ورضا عند الله ورسوله.
	5 لقد كان وراء نشأة المدائح النبوية وازدهارها دوافع تنوعت وتباينت على مر .

العصور بحسب الظروف التاريخية ما بين الدافع الديني والسياسي والشخصي 
والفني.

	6 قاطبة . الديني  الشعر  البرعي خاصة شأن  النبوية عامة وعند  المدحة  تختص 
بقرب المأتى والوضوح والسرد المباشر لأحداث السيرة ووقائعها الخالي من كل 

تخييل أو تصوير.



 المديح النبوي: دراسة في أسئلته وبنياته، ديوان البرعي اليماني أنموذجًا |

العدد الثالث، يونيو، 2021م86

قائمة المصادر والمراجع:
أولاً: الكتب:

	1 الأعلى . المجلس  المعاصرين«  البوصيري وشعرائنا  بين  »محمد )صلى الله عليه وسلم(  إبراهيم عوضين،  د. 
للشئون الإسلامية، القاهرة، 1994م. 

	2 أدونيس )علي أحمد سعيد(، »الصوفية والسوريالية« دار الساقي، ط3، بدون تاريخ..
	3 الأمان، . دار  قصدًا«  والإغراب  بداهة  الإغراب  بين  الصوفي  »الرمز  خوالدية،  أسماء  د. 

الرباط، ط1، 2014م. 
	4 ا البرعي، »ديوانه« مؤسسة المطبوعات الإسلامية، القاهرة، بدون تاريخ..
	5 للملايين، . العلم  دار  والعثماني«  المملوكي  الشعر  في  »مطالعات  أمين،  شيخ  بكري  د. 

بيروت، ط4، 1986م.
	6 البوصيري، »ديوانه« شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر، القاهرة، .

ط1، 155، ت: محمد سيد كيلاني.
	7 لبنان، . مكتبة  والعلوم«  الفنون  اصطلاحات  كشاف  »موسوعة  علي(،  )محمد  التهانوي 

ناشرون، بيروت، ط1، 1996.
	8 ابن تيمية، »التوسل والوسيلة« دار الفكر اللبناني، بيروت، ط1، 1992، ت: الشيخ إبراهيم .

رمضان.
	9 الحلبي . البابي  مصطفى  ومطبعة  مكتبة  شركة  »التعريفات«  محمد(،  بن  )علي  الجرجاني 

وأولاده بمصر، القاهرة، 1938.
.	10 الخرطوم،  جامعة  مطبعة  النبوي«  المديح  شعر  »من  الحسين،  يوسف  النور  الحسين  د. 

الخرطوم، ط1، 1995.
.	11 ابن رشيق القيرواني، »العمدة في آداب الشعر ونقده« مكتبة الخانجي، القاهرة، ط1، 2000.
.	12 د. زكي مبارك، »المدائح النبوية في الأدب العربي« دار المحجة البيضاء، بدون تاريخ.
.	13 د. شوقي ضيف:

- »فصول في الشعر ونقده« دار المعارف، القاهرة، ط3، 1971.	
- »عصر الدول والإمارات الشام« دار المعارف، القاهرة، ط2، 1990.	
-  »عصر الدول والإمارات مصر« دار المعارف، القاهرة، ط2، 1990م.	



 المديح النبوي: دراسة في أسئلته وبنياته، ديوان البرعي اليماني أنموذجًا |

العدد الثالث، يونيو، 2021م87

.	14 د. عاطف جودة نصر، »شعر عمر بن الفارض دراسة في فن الشعر الصوفي« دار الأندلس، 
بيروت، ط1، 1982م.

.	15 عبد القاهر الجرجاني، »أسرار البلاغة« دار إحياء العلوم، بيروت، ط2، 1997م.
.	16 د. عبد الله الطيب، »المرشد إلى فهم أشعار العرب وصناعتها« دار الآثار الإسلامية، بدون 

تاريخ.
.	17 د. فاطمة عمراني، »المدائح النبوية في الشعر الأندلسي« المجمع العالمي لأهل البيت، ط1، 

1428هـ. 
.	18 قدامة بن جعفر، »نقد الشعر« دار الكتب العلمية، بيروت، بدون، ت:محمد عبد المنعم 

خفاجى.
.	19 د. محمود علي مكي، »المدائح النبوية« الشركة المصرية العامة للنشر، القاهرة، ط1، 1991م.
.	20 ابن منظور، »لسان العرب« دار صادر ، بيروت، بدون
.	21 ياقوت الحموي، »معجم البلدان« دار صادر للطباعة والنشر، بيروت، ط3، 2007
.	22 بدون  بيروت،  العلمية،  الكتب  دار  النبهانية««  »المجموعة  النبهاني،  إسماعيل  يوسف 

تاريخ.

ثانيًا: الرسائل العلمية:
.	23 النموذج«  اكتمال  إلى  التأسيس  من  النبوي  المديح  نص  »استنساخ  بوشلالق،  حكيمة 

رسالة دكتوراه، بجامعة محمد بوضياف بالمسيلة، الجزائر، 2017.


