
الجذر اللغوي )سلم( اشتقاقاته ودلالاته في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم |

العدد الثالث، يونيو، 2021م123

الجذر اللغوي )سلم( 
اشتقاقاته ودلالاته 

في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم
|

الدكتور سليمان محمد أمين السلامة

أستاذ مساعد في كلية التربية والآداب - جامعة تبوك - المملكة العربية السعودية

مستخلص:
يحاول هذا البحث الاستفادة من علم اللغة المقارن، بهدف تعزيز دوره كأحد 
بواسطة  العربية  المعاني الأصيلة للألفاظ  للكشف عن  العربية،  اللسانيات  فروع 
دراسة دلالتها في العربية ومقارنة دلالة هذه الألفاظ في اللغات المتقدّمة الأخرى، 
وخاصة في مجموعة اللغات السامية التي تنتمي لها اللغة العربية، وبذلك نعود باللفظ 
إلى مظانه الأولى، لنتدرّج في دلالته ونطّلع على التغيرات الدلالية التي طرأت عليه، 

والمعاني الأخرى التي دلّ عليها.

السماوية  الكتب  في  اشتقاقاته  واستنبطنا  )سلم(،  هو  لغوياً  جذراً  اخترنا  وقد 
لهذه  المختلفة  الدلالات  على  وتعرّفنا  الكريم،  والقرآن  والإنجيل،  التوراة،  الثلاثة: 
الاشتقاقات، مقارنين إياها بلغات ثلاث هي: العربية والعبرية والآرامية )السريانية(، 

وهي اللغات التي كتبت بها الكتب السماوية.

اللغة تساعد في فهم كتاب الله تعالى، لاسيما ما لها صلة بالجانب  ولأن علوم 
المعاني  عن  للكشف  يقودنا  منهجاً  المقارن  الدلالة  علم  فسنتوسّل  منها،  التحليلي 
التاريخية  الدراسة  راية  تحت  وتعددها،  اختلافها  على  )سلم(  مشتقات  في  المرادة 
لتغيرات معاني الكلمات. وتجدر الإشارة إلى أن مثل هذه الدراسات تتناول التحول 



الجذر اللغوي )سلم( اشتقاقاته ودلالاته في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم |

العدد الثالث، يونيو، 2021م124

الدلالي للمفردة اللغوية التي كانت متداولة قبل الإسلام ودخلت في السياق القرآني 
في نظام مفهومي مختلف. 

بمجرّد  لكنها  بدقة،  معناها  يتبين  لا  سياقها  عن  بمعزل  الكلمة  أن  يعلم  وكلنا 
داً معيَّناً فيه تكتسب عدداً وافراً من  أن تدخل في نظامٍ خاصّ وتعُطى مكاناً محدَّ
بالمعنى  يسمى  ما  وهذا  الخاصّ،  الوضع  هذا  من  المنبثقة  الجديدة  الّدلالّية  العناصر 
السياقي. لذلك آثرنا على إيراد مشتقات الجذر )سلم( في سياقاتها الواردة في التوراة 
والإنجيل والقرآن الكريم؛ لنتعرّف على معناها السياقي الدقيق. ويعد منهج التحليل 
 من التفسير السياقي، الذي يجمع ويقارن ويربط بين كل التعابير 

ً
الذي نعتمده هو نوعا

التي تتشابه وتتطابق فيما بينها؛ لذلك فنحن نعوّل على المعنى السياقي لأن الكلمات في 
اللّغة تؤلَّف نظاماً شديد الّتماسك. 

وسنجد أن الجذر »سلم« ومشتقاته يؤدّي في القرآن دوراً في غاية الأهميّة. ولن 
يعترض أحدّ على عدّه جذراً أساسياً يحكم حقلًا خاصّاً به. فيمكننا أن نرى عدداً 
خَر المهمّة، تتجمّع حول )سلم( مشكلةً معاً مجالًا مفهوميّاً دالًا 

ُ
معيّناً من الكلمات الأ

ضمن المعجم اللغويّ الشامل للقرآن.

»سلم«  اللغوي  )الجذر  هو:  عام  محور  في  البحث  جاء  تقدم  ما  كل  وليتحقق 
اشتقاقاته ودلالاته في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم(، سبق هذا المحور مقدمة، 
المحور  تناول  بالمصادر والمراجع. وقد  فقائمة  النتائج،  أهم  تلته خاتمة تضمنت  ثم 
بينّا فيها المعاني المختلفة لكل مشتق، من خلال  العام طائفة كبيرة من المشتقات، 

السياقات المختلفة الواردة في الكتب السماوية الثلاثة. 

مقدّمة:
تنتمي اللغة العربية إلى مجموعة لغوية دُعيت بـ )اللغات الساميّة(، وإن من أبرز 
الخصائص التي تجمع هذه المجموعة هي خاصية )الاشتقاق(، إذ يغلب على الأصول 
الصرفي  ميزانهم  العرب  النحاة  أوجد  ولذلك  أحرف،  ثلاثة  إلى  الرجوع  الاشتقاقية 



الجذر اللغوي )سلم( اشتقاقاته ودلالاته في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم |

العدد الثالث، يونيو، 2021م125

الذي تألفّ من ثلاثة أحرف أصلًا)ف.ع.ل( وما خلا ذلك فقد عُدَّ زائداً )باستثناء 
الرباعي المجرد( ولدى مقارنة العربية بشقيقاتها اللغات السامية الأخرى يتضح هذا 
 بين اللغات 

ً
الأمر جلياً، بحيث لا يدع مجالًا للشك أبداً، فلو أخذنا أصلًا مشتركا

الثلاثي  الأصل  فمثلًا  واحدة،  اللغات  هذه  في  واشتقاقاته  معانيه  لوجدنا  السامية، 
)ن.ف.خ(، نجده موجوداً في معظم اللغات السامية، فلدينا في العبرية )nāfaḥ(، نَفَخَ، 
زَفَرَ، أذْكَ النار، و)tiffaḥ rūḥō)1(( لتُِهَْقْ روحه، دعاء بمعنى )أهلكه الله(، والمضعّف 
فيه،  بوُلغَ  فيه،  نفُخَ   )nuffaḥ( للمجهول  المبني  والماضي   ،

َ
بالغَ، غال نفخَ،   )niffaḥ(

 )naffaḥ( الفاعل  اسم  ومبالغة  وَرِمَ،  انتفخ،   )hitnaffaḥ( المزيد بحرفين:  والماضي 
حدّاد، والمصدر )naffaḥūṯ( حِدادة )كمال، 1975، ص311( وفي الآرامية-السريانية 
)nfaḥ( نفخَ، و)nfiḥūṯā( تنفّخ، و)nūfḥā( وَرِمَ، ريح، و)nfāḥā( نفخَ، تشامخَ، واسم 
إيحاء،  تنفيخ،  نَفْخ،   )mafuḥīṯā( والمصدر  خ،  مُنَفَّ  )mafūḥā(و  )mafḥā( المفعول 

 .)Costaz, 1986, 207( َانتفخ )eṯnafaḥ( ثوران، والفعل الثلاثي المزيد بحرفين

في  شأنه  العربية،  شقيقات  السامية  اللغات  في   
ً
مشتركا )سلم(  الجذر  كان  ولما 

اللغات  باستقراء اشتقاقات هذا الجذر في  قمنا  المشتقات الأخرى، فقد  ذلك شأن 
هذه  معجمات  في  وروده  خلال  من  وذلك  والآرامية-السريانية،  والعبرية  العربية 
في  وروده  خلال  من  ومشتقاته  الجذر  هذا  معاني  باستقراء  قمت  وكذلك  اللغات، 
تغير  في  النظر  مع  الكريم،  والقرآن  والإنجيل  التوراة  الثلاثة:  السماوية  الكتب 
بداية  قمنا  بأننا  إلى أخرى. علماً  لغة  إلى آخر ومن  اشتقاق  الدلالات وتنوعها من 
بإيراد الصيغ الفعلية، ثم مشتقات )سلم( المجردة، فالمشتقات المزيدة، على اختلاف 

هذه المشتقات، أسماء كانت أم أفعالًا.

الخروج،  )التكوين،  الخمسة:  الأسفار  على  تطلق  التوراة  أن  ذكره  الجدير  ومن 
من  أيضاً  شواهدنا  أخذنا  بل  عليها،  نقتصر  لم  ولكننا  التثنية(،  العدد،  اللاويين، 
الأسفار الأخرى التي ضمت للتوراة، مثل: )أيوب، عزرا، الأمثال، يشوع، صموئيل، 
شُددت الفاء بسبب إدغام النون فيها. وصوت )الخاء( ليس له رمز في اللغتين العبرية والسريانية، فهو  	1

)حاء(. فيها 



الجذر اللغوي )سلم( اشتقاقاته ودلالاته في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم |

العدد الثالث، يونيو، 2021م126

الأربع  الروايات  على  يطلق  كذلك  والإنجيل  المزامير...(.  القضاة،  إشعيا،  الملوك، 
ويمكن  وغيرها،  بولس  رسائل  تناول  البحث  أن  إلا  ويوحنا،  ولوقا  ومرقس  لمتى 
أن يلُتمس لنا العذر في ذلك؛ إذ إننا أردنا إيراد المشتقات في سياقاتها المختلفة في 
ترد  قد  البحث  ثنايا  وفي  شك،  من  حولها  دار  عمّا  النظر  بغض  والإنجيل،  التوراة 
التسميات التالية: الكتاب المقدس، العهد القديم، العهد الجديد، ويقصد بها التوراة 

أو الإنجيل.
الجذر اللغوي )سلم(،

اشتقاقاته ودلالاته في العهدين القديم والجديد والقرآن الكريم:

أولًا- الصيغ الفعلية:
تتعدد الصيغ الفعلية للجذر )سلم( في اللغات التي نزلت بها الكتب السماوية 
المزيد:  من  أخرى جاءت  وصيغاً  المجرد،  الثلاثي  من  جاءت  صيغاً  فنجد  الثلاثة، 
والبراءة،  الأمان  معنى  إلى  العربية  اللغة  في  المجرّد  )سَلِمَ(  الثلاثي  الفعل  فيشير 
كذا:  وسَلِمَ له  برَِئَ.  وسلامةً:  سلامًا،  ونحوها والمصدر:  الآفاتِ،  فسَلِمَ: سَلِمَ من 
خَلصََ. فهو سالمٌِ، وسَلِيمٌ. وسَلِمَ فلان: أمِن على نفسه وماله )إبراهيم أنيس وآخرون، 

1987م، »سلم«(. 

لمَِ )إبراهيم أنيس وآخرون،  مًا: دبَغَه بالسَّ
ْ
َ سَل أمّا )سَلمََ(، فيقال: سَلمََ: سَلمََ الِجلْ

)ابن  العِظَامِ  مِن  غَلِاً  وَتكَُون  بهِا،  يدُْبَغُ  تهُُ  مَادَّ شَجَرٌ  لمَُ:  والسَّ سلم(.  1987م، 
العيدان طولًا، شبهْ  سَلِبُ  العِضاه  لمَُ شجر من  السَّ وقيل:  »سلم«(.  منظور،1994م، 
مُ 

ْ
ل القضبان، وليس له خشب وإن عظُم )د.محمد حسن جبل، 2010م، ص1063(. والسَّ

)الأصفهاني،  الآفات  من  سليم  أن  لاعتقادهم  سُمّ  كأنه  عظيم،  شجر  لام:  والسَّ
1997م، ص424(. 

ويشير الفعل الثلاثي )שָׁלַם ، šālam( في العبرية إلى معنى: تمَّ أو انتهى أو كَمُلَ. 
كما يشير إلى معنى: صالحَ، وفّق بين، حالفَ، سلمَّ بـ )كمال، 1975م، ص481(. كما 
أنه يدل على معنى )نجََ( من العقاب، جاء في سفر )أيوب 4/9(: חֲכַם לֵבָב וְאַמִּיץ 



الجذر اللغوي )سلم( اشتقاقاته ودلالاته في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم |

العدد الثالث، يونيو، 2021م127

ةِ، مَنْ تصََلَّبَ عَليَهِْ  قُوَّ
ْ
بِ وشََدِيدُ ال

ْ
قَل

ْ
ם)1( )هُوَ حَكِيمُ ال י־הִקְשָׁה אֵלָיו וַיִּשְׁלָֽ כֹּחַ מִֽ

سَلمَِ؟(.
َ
ف

عن  يخرج  يكاد  لا  السريانية  في   )lēmš )ܫܠܶܡ،  المجرد  الثلاثي  الفعل  ونجد 
 Costaz,( مع...  اتفق  توافقَ،  رضَي،  كَمُلَ،  تمّ،  فيعني:  العبرية،  في  السابقة  المعاني 
p.370 ,1986(. فالتمام والكمال والتوافق والمصالحة تتحقق بالسلامة من الآفات 

والعيوب، وهنا تلتقي المعاني الفعلية في العربية مع شقيقتيها العبرية والسريانية.

أمّا الثلاثي المزيد بالتضعيف فنجده في العربية: سلَّم، سلَّمَ بـ، سلَّمَ على، يسُلِّم، 
انقاد  استسلم،  خصُ:  وسلَّمَ الشَّ ي  للمتعدِّ مُسلَّم  والمفعول  مُسلِّم،  فهو  تسليمًا، 
بدون مقاومة، وصلَّ الله عليه وسلَّم: دعاء للنبّي محمد بالخير )مختار عمر، 2008م، 

ص1099(.

جبل،  حسن  )د.محمد  المعنوية  السلامة  الكريم  القرآن  في  الواردة  معانيه  ومن 
رَاكَهُمْ 

َ
2010م، ص1063( كما في قوله تعالى: »إِذْ يرُِيكَهُمُ الُله فِ مَنَامِكَ قَلِيلً وَلوَْ أ

مَ« )الأنفال/43(. أي سلمكم من 
َّ
مْرِ وَلكَِنَّ الَله سَل

َ ْ
َنَازَعْتُمْ فِ ال

َ
تُمْ وَل

ْ
كَثِيًرا لفََشِل

بمعنى الانقياد والإذعان،  أيضاً  المخالفة والفشل )البغوي، 1409هـ، 363/3(. ويأتي 
بيَنَْهُمْ  شَجَرَ  فِيمَا  مُوكَ  يَُكِّ حَتَّ  يؤُْمِنوُنَ   

َ
ل وَرَبِّكَ  »فَلَ  تعالى:  قوله  في  يتضح  كما 

أي  )النساء/65()2(،  تسَْليِمًا«  مُوا 
ِّ
وَيسَُل قَضَيتَْ  ا  مِمَّ حَرجًَا  نْفُسِهِمْ 

َ
أ فِ  دُوا  يَِ  

َ
ل ثُمَّ 

ينقادوا لأمرك انقياداً )البغوي، 1409هـ، 246/2(. ونلاحظ ورود الفعل في هذه الآية 
مع مصدره، فمصدر المضعّف )سلمّ( في العربية هو )تسليم(. وجاء في لسان العرب: 
وقيل:  والنقص،  العيب  من  لسلامته  تعالى  الله  اسم  السلام  من  والتسليم: مشتق 
معناه أن الله مطلع عليكم فلا تغفلوا، وقيل: معناه اسم السلام عليك، إذ كان 
اسم الله تعالى يذكر على الأعمال توقعاً لاجتماع معاني الخيرات فيه، وانتفاء عوارض 

1	 جاء الفعل في العبرية بصيغة المضارع، لكنه سُبق بالواو التي تشبه في العربية )لم( التي تجزم وتقلب 
العبرية هنا )وسَلِمَ( وليس )ويسلم(. الماضي. لذلك معناه في  إلى  المضارع  الفعل من  زمن 

2	 )ويسلمّوا تسليماً(، أي ينقادوا ويذعنوا من غير معارضة. ويقال في العربية )سلَّمَ( الّدعوى إذا اعترف 
بصحتها فهو إيصال معنوي. 



الجذر اللغوي )سلم( اشتقاقاته ودلالاته في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم |

العدد الثالث، يونيو، 2021م128

الفساد عنه، وقيل: معناه سلمت مني فاجعلني أسلم منك من السلامة بمعنى السلام 
)ابن منظور، 1994م، »سلم«(.

، أنهى، أنجزَ، دفعَ،  والثلاثي المزيد بالتضعيف في العبرية )illēmš( ويدل على: أتمَّ
جازى )كمال، 1975م، ص481(. ولدينا المصدر )elēmūtš( يعني في العبرية: كمال، 
 )allēmš( ويشير  ص481(.  1975م،  )كمال،  اتفاق  تكامل،  سلامة،  صحة،  تمام، 
مات.  ودّع،  سلمّ،  رصّع،  صلحّ،  )نذراً(،  وفّ  كمّل،  تمّم،  معاني:  إلى  السريانية  في 

.)Costaz, 1986, p.371( في السريانية تحمل معنى: كمال، اتفاق )almūṯāš(و

فمن معاني )سلمّ( ومصدره في العبرية والسريانية )وافق، اتفق... اتفاق(. وهذا 
دَكُمْ فَلَ جُناَحَ عَليَكُْمْ 

َ
وْل

َ
نْ تسَْتَضِْعُوا أ

َ
ردَْتُمْ أ

َ
المعنى نجده في قوله تعالى: »وَإنِْ أ

اتفقتم عليه من  أنفقتم ما  إذا  مَعْرُوفِ« )البقرة/233(. أي: 
ْ
باِل آتَيَتُْمْ  مَا  مْتُمْ 

َّ
سَل إِذَا 

النفقة والإرضاع. 

أوصله  إليه،  ناوله  أعطاه،  له:  إليه، سُلمّ الشّء  سُلمّ الشّء  وسلمّ الشّء، 
مَةٌ 

َّ
إليه، وسلمّ الرِّسالة إلى صاحبها. و هذا معنى )مسلمّة( في قوله تعالى: »ودَِيةٌَ مُسَل

هْلِهِ« )النساء/92(. أي معطاة.
َ
 أ

َ
إِل

و)سلَّمَ( الوديعةَ لصاحبها بالتثقيل أوصلها )فتسلَّمَ( ذلك. و)سلَّمَ( الأجيُر نفسَه 
2002م،  إبراهيم،  الجواد  عبد  رجب  )د.  مانع  لا  حيث  نفسه  من  نَهُ  مكَّ للمستأجر 

ص142(.

بلَْ  دُ  يُهَدِّ يكَُنْ  لمَْ  َّمَ  ل
َ
تأَ )وَإذِْ  الإنجيل:  في  ماثلًا  نجده  )سلمّ(  في  أعطى  ومعنى 

أعطى  أي:   .)23/2 الأولى  الرسول  بطرس  )رسالة  بعَِدْل(.  يَقْضِ  لمَِنْ  مُ 
ِّ
يسَُل كَنَ 

حياته لله العادل. وجاء في سفر )عزرا 19/7(: )وَالآنِيَةُ الَّتِ تُعْطَى لكََ لِِدْمَةِ بَيتِْ 
אֱלָהָךְ  בֵּית  לְפָלְחָן  לָךְ  י־מִתְיַהֲבִין  דִּֽ אנַיָּא  ورشَُلِيمَ(.וּמָֽ

ُ
أ إِلِه  مَامَ 

َ
أ مْهَا 

ِّ
سَل

َ
ف إِلهِكَ 

بوُلسَُ  )رسَِالةَُ  في  )أعطى(،  بمعنى  )سلمّ(  وجاءت  ם.  יְרוּשְׁלֶֽ אֱלָהּ  קֳדָם  הַשְׁלֵם 
مْتُكُمْ 

َّ
سَل مَا  الرَّبِّ  مِنَ  تسََلَّمْتُ  نَّنِ 

َ
23/11(: )لأ كُورِنْثوُسَ  هْلِ 

َ
أ  

َ
إِل  

َ
ول

ُ
الأ الرَّسُولِ 



الجذر اللغوي )سلم( اشتقاقاته ودلالاته في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم |

العدد الثالث، يونيو، 2021م129

يضًْا(. وكأن )تسلمّت( بمعنى أخذت، و)سلَّمتكم( بمعنى أعطيتكم، وبين الأخذ 
َ
أ

والإعطاء تضاد واضح. 

بُيُوتاً  تُمْ 
ْ
دَخَل إِذَا 

»فَ الكريم:  القرآن  في  جاء  التحية،  ألقى  بمعنى  مَ( 
َّ
)سَل وتأتي 

بالتحية هي قولنا:  المقصود  )النور/61(.  الِله«  عِندِْ  مِنْ  يَّةً  ِ
َ

نْفُسِكُمْ ت
َ
أ عََ  مُوا 

ِّ
سَل

َ
ف

السلام عليكم. فكلمة )تحية( هنا تفيد معنى المصدر من )سلمّ( الذي هو )تسليم(، 
 

َ
ينَ آمََنُوا ل ِ

َّ
هَا ال يُّ

َ
أ كأنه قال: فسلمّوا سلاماً. وفي المعنى نفسه يقول الله تعالى: »ياَ 

وهنا  )النور/27(.  هْلِهَا« 
َ
أ عََ  مُوا 

ِّ
وَتسَُل نسُِوا 

ْ
تسَْتَأ حَتَّ  بُيُوتكُِمْ  غَيَْ  بُيُوتاً  تدَْخُلوُا 

يدخل  عندما  الوحشة  معنى  يزيل  الذي  الأنس  معنى  يتضمن  السلام  أو  التحية 
يطلب  عندما  واحدة  آية  في  المصدر  مع  الفعل  أيضاً  ويرد  بيته.  غير  بيتاً  الإنسان 
ينَ آمََنوُا صَلُّوا  ِ

َّ
هَا ال يُّ

َ
منّا الله - عز وجل - أن نسلمّ على رسوله )صلى الله عليه وسلم( في قوله: »ياَ أ

مُوا تسَْليِمًا« )الأحزاب/56(. وفيه معنى التحية، أي حيّوه بتحية الإسلام 
ِّ
عَليَهِْ وَسَل

)البغوي،1409هـ، 372/6(.

 السلامة المعنوية، وهذا ما نجده في قوله تعالى: »إِذْ يرُِيكَهُمُ 
ً
م( أيضا

ّ
وتعني )سل

مَ« 
َّ
مْرِ وَلكَِنَّ الَله سَل

َ ْ
َنَازَعْتُمْ فِ ال

َ
تُمْ وَل

ْ
رَاكَهُمْ كَثِيًرا لفََشِل

َ
الُله فِ مَناَمِكَ قَلِيلً وَلوَْ أ

)الأنفال/43(. أي: سلمّكم من المخالفة والفشل )البغوي، 1409هـ، 363/3(. فلطف 
بكم )السعدي، د.ت، ص606(. أو هو بيان لمحل النعمة. أي: ولكن الله- تعالى- 
بفضله وإحسانه أنعم عليكم بالسلامة من الفشل والتنازع وتفرق الآراء في شأن 
بهم  المبالاة  وعدم  أعدائكم  على  الجرأة  ورزقكم  قلوبكم،  على  ربط  إذ  القتال، 

بسبب رؤيا نبيكم )الطنطاوي، 1998م، 109/6(.

ويبدو أن المعنى في الآية السابقة هو )الصيانة والحفظ(، أي: ولكن الله صانكم 
الآرامية  النقوش  في  ماثل  )سلم(  الفعل  في  والحفظ  الصيانة  ومعنى  وحفظكم. 
مضارع  فعل  وهو   .)Donner, Röllig,1964., 222B: 13:24( )ت.ش.ل.م.ن( 
الصيغة في  بهذه  )الذييب، 2006م، ص291(. وجاء  المخاطبين  مسند إلى ضمير جمع 
 Fitzmyer,J. Harrington, D. 1978,( اليهودية  الفلسطينية  الآرامية  اللهجة 



الجذر اللغوي )سلم( اشتقاقاته ودلالاته في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم |

العدد الثالث، يونيو، 2021م130

36:2(. أمّا أقرب فعل مشابه لهذه الصيغة فهو الفعل الذي ورد في الكتابات الآرامية 

الدولية، هكذا: )ت.ش.ل.م( )Driver, 1957, 12:8(. كما عُرف )ي.ش.ل.م( في 
النقوش العبرية )Hoftijzer, J., Jongeling, K, 1995, p. 1145(. وهو مشتق 
القديم وآراميته  العهد  من الجذر )ش.ل.م( الذي يعني نجا، سلم، صان، في عبرية 
والسريانية   .)Brown, F., Driver, S., Briggs, C,1906, pp. 1022.1115(
 Soden, 1986,( .)šalamu( أمّا الأكدية فالفعل فيها .)Costaz, 1986, p.310(

.)p.1143

أمّا الرباعي )أسْلمََ( فيشير في العربية إلى معنى )انْقَادَ(، ثم تخصّص بمعنى: دخل 
في دين الإسلام وأصبح مسلماً )مختار عمر، 2008م، ص1099(. وأسلم الشيءَ إليه: 
كلمة  معنى  وهذا  ص1063(.  2010م،  )جبل،  سلمّه  وكذا  سالماً(.  أو  )كلَّه  إليه  دفعه 
قوُا« )النساء/92(. أي:  دَّ نْ يصََّ

َ
 أ

َّ
هْلِهِ إِل

َ
 أ

َ
مَةٌ إِل

َّ
)مسلمّة( في قوله تعالى: »ودَِيةٌَ مُسَل

مؤداة.

و)ܐܫܠܶܡ، ʼašlēm( في السريانية بالمعنى نفسه، جاء في )إنجيل مرقس 14/15-
هُ، لُِصْلبََ(. أي: أسلمه للصلب. سْلمََ يسَُوعَ، بَعْدَمَا جَلََ

َ
15(: )وَأ

دخل  و)أسْلمََ(  )الإسْلَام(،  دين  في  دخلَ  و)أسْلمََ(  )مُسْلِمٌ(،  فهو  لِله  و)أسْلمََ( 
سلَّم،  أي  ص142-141(:  2002م،  )إبراهيم،  لله  أمره  و)سلَّمَ(  و)أسْلمََ(  م(، 

ْ
ل )السَّ في 

لم، وهو الاستسلام، وأسلم من الإسلام )ابن منظور، 1994م،  وأسلم أي دخل في السِّ
»سلم«(. وقريب منه معنى الانقياد لأنه تسليم نَفْس، ومنه تسليم النفس لله )جبل، 
اَ التَّوْرَاةَ فِيهَا هُدًى وَنوُرٌ يَكُْمُ بهَِا النَّبِيُّونَ 

ْ
نزَْل

َ
أ 2010م، ص1063(. قال تعالى: »إِنَّا 

حْبَارُ« )المائدة/44(. أي: الذين انقادوا من 
َ ْ
بَّانِيُّونَ وَال ينَ هَادُوا وَالرَّ ِ

َّ
مُوا للِ

َ
سْل

َ
ينَ أ ِ

َّ
ال

تعالى.  الله  لأمر  وانقادوا  أسلموا  أو:  ص424-423(.  1997م،  )الأصفهاني،  الأنبياء 
وأراد بهم النبيين الذين بعُثوا من بعد موسى )عليه السلام( ليحكموا بما في التوراة، 
وقد أسلموا لحكم التوراة وحكموا بها )البغوي، 1409هـ، 60/3(. فسّه ثعلب فقال: 
كل نبي بعث بالإسلام غير أن الشرائع تختلف، وقوله عز وجل: واجعلنا مسلمين 



الجذر اللغوي )سلم( اشتقاقاته ودلالاته في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم |

العدد الثالث، يونيو، 2021م131

لك، أراد مخلصين لك فعداه باللام إذا كان في معناه )ابن منظور، 1994م، »سلم«(.

فِ  مَنْ  مَ 
َ
سْل

َ
أ  ُ

َ
وَل يَبغُْونَ  الِله  دِينِ  فَغَيَْ 

َ
»أ أيضاً:  تعالى  قوله  المعنى نجده في  وهذا 

رضِْ طَوعًْ وَكَرْهًا« )آل عمران/83(. أي استسلم وانقاد، وهو معنى: 
َ ْ
مَاوَاتِ وَال السَّ

مُ« )آل عمران/19(. وبهذا المعنى كل صيغة )أسلم( ماضيها 
َ

ِسْل
ْ

ينَ عِندَْ الِله ال »إِنَّ الدِّ
ومضارعها وأمرها ومصدرها واسم الفاعل منها )جبل، 2010م، ص1063(. ويُضم إلى 
مِ كَفَّةً« 

ْ
ل ينَ آمََنُوا ادْخُلوُا فِ السِّ ِ

َّ
هَا ال يُّ

َ
لم( في قوله تعالى: »ياَ أ هذا معنى كلمة )السِّ

ح. وأورد الأصفهاني أن 
ْ
لم( هنا )الإسلام(. وأصله: الصّل )البقرة/208(. إذ يعني )السِّ

لمَُ في البيع )الأصفهاني،  مصدر أسلمت الشيء إلى فلان: إذا أخرجته إليه، ومنه: السَّ
1997م، ص423(. 

وكثير هي الآيات ترد فيها )أسلم( وبعض صيغها الأخرى بمعنى انقاد، أو فوّض 
جْرُهُ عِندَْ 

َ
مَ وجَْهَهُ لِله وَهُوَ مُسِْنٌ فَلهَُ أ

َ
سْل

َ
أمره، أو استسلم، مثل قوله تعالى: »بلََ مَنْ أ

رَبِّهِ« )البقرة/112(. أسلم وجهه لله: انقاد لأمره )البغوي، 1409هـ(. وقوله تعالى أيضاً: 
وُثْقَ« )لقمان/22(. 

ْ
ال عُرْوَةِ 

ْ
باِل فَقَدِ اسْتَمْسَكَ   الِله وَهُوَ مُسِْنٌ 

َ
إِل يسُْلمِْ وجَْهَهُ  »وَمَنْ 

سْلِمْ: أي أسلم إلى الله عزّ وجل وفوّض أمورك 
َ
أي: يخلص دينه ويفوّض أمره لله، وأ

المعنى  هذا  وورد   .)291/6 1409ه،  )البغوي،  فوضّتُ  العالمين:  لرب  وأسلمت  إليه. 
تماماً في الكتاب المقدّس، أي معنى تفويض المرء أمره لله عزّ وجل، إذ يجد الراحة 

والإطمئنان والسلام، جاء في سفر )أيوب 21/22(:

בֹואַתְךָ  תְּֽ בָּהֶם  וּשְׁלם  עִמֹּו  הַסְכֶּן־נָא   . خَيٌْ تِيكَ 
ْ
يأَ بذِلكَِ  مْ. 

َ
وَاسْل بهِِ  )تَعَرَّفْ 

ה(. تعرّف به واسلم، أي: تقرّب إليه وصالحهّ، أو تعرّف به وكن في سلام. טֹובָֽ

ونجد معنى )النجاة( وارداً في: )أسلم( التي وردت على لسان نبي الله أيوب -عليه 
الكريم، جاء على لسان الجن:  القرآن  أيضاً في  المعنى في أسلم نجده  السلام- وهذا 
)الجن/14(.  رشََدًا«  وْا  َرَّ تَ ِكَ 

َ
ول

ُ
فَأ مَ 

َ
سْل

َ
أ فَمَنْ  قَاسِطُونَ 

ْ
ال وَمِنَّا  مُسْلِمُونَ 

ْ
ال مِنَّا  نَّا 

َ
»وَأ

والنجاة هي  )ابن كثير، 1988م، 242/8(.  النجاة  أي طلبوا لأنفسهم  أسلم:  فمعنى 
الخير للإنسان.



الجذر اللغوي )سلم( اشتقاقاته ودلالاته في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم |

العدد الثالث، يونيو، 2021م132

وجاء في سفر )أيوب، 6/8( أيضاً، ممّا يفيد معنى )أسلم وجهه لله(: )إِنْ كُنتَْ 
إِنَّهُ الآنَ يتَنََبَّهُ لكََ وَيسُْلمُِ مَسْكَنَ برِِّكَ(. אִם־זַךְ וְיָשָׁר אָתָּה 

نتَْ زَكِيًّا مُسْتَقِيمًا، فَ
َ
أ

ךָ. ويسلم مسكن برك أي: إن كنت تقدم  כִּי־עַתָּה יָעִיר עָלֶיךָ וְשִׁלַּם נְוַת צִדְקֶֽ
 )wešillam ،توبة حقيقية وترضي الله في طرقك حينئذ يستمع لك. والفعل )וְשִׁלַּם
هنا بمعنى )سَلِمَ( أو )خَلصَُ( )W.Gesenius.op.cit, p.1022(. وله صيغة أخرى 
llēmāš(، وفي الآرامية والسريانية: )ܫܠܶܡ،  في العبرية بالمعنى نفسه، وهي: )שָׁלֵּם، 

ellēmš( )الذييب، 2006، ص226(.

بـ.  وفّق بين، حالفََ، سلمَّ  العبرية: صالَ،  hišlīm( في  )הִשְׁלִּים،  الفعل  ويعني 
ص461(.  1975م،  )كمال،  )أكمل(  بمعنى   )hištallēm )הִשְׁתָלֵּים،  لدينا  أنه  كما 
ولدينا في السريانية )ܐܝܫܬܠܶܡ tlēmšʼe( أيضاً بمعنى أسلم، وتأتي بمعنى )استسلمَ( 

.)Costaz, 1986, p.370(

)انقاد/ بمعنى  )أسلمَ(  فيها  ورد  التي  الكريم  القرآن  في  الأخرى  الآيات  ومن 
مْنَا« 

َ
سْل

َ
عْرَابُ آمََنَّا قُلْ لمَْ تؤُْمِنوُا وَلكَِنْ قوُلوُا أ

َ ْ
استسلم/أخلص( قوله تعالى: »قَالتَِ ال

)البغوي،  والقتل  السباء  خوف  السلم  في  ودخلنا  انقدنا  أسلمنا:  )الحجرات/14(. 
1409هـ، 350/7(. قال الأزهري: فإن هذا يحتاج الناس إلى تفهمه ليعلموا أين ينفصل 
المؤمن من المسلم وأين يستويان، فالإسلام إظهار الخضوع والقبول لما أتى به سيدنا 
رسول الله )صلى الله عليه وسلم( وبه يحقن الدم، فإن كان مع ذلك الإظهار اعتقاد وتصديق بالقلب 

فذلك الإيمان الذي هذه صفته )ابن منظور، 1994م، »سلم«(.

وذكر الأصفهاني أن الإسلام في الشرع على ضربين )الأصفهاني، 1997، ص423(: 
أحدهما: دُون الإيمان، وهو الاعتراف باللسان، وبه يُقن الدمُ، حصل معه الاعتقاد 
مْنَا 

َ
سْل

َ
عْرَابُ آمََنَّا قُلْ لمَْ تؤُْمِنوُا وَلكَِنْ قوُلوُا أ

َ ْ
أو لم يحصل، وإياه قصد بقوله: » قَالتَِ ال

يمَانُ فِ قُلوُبكُِمْ« )الحجرات/14(. والثاني: فوق الإيمان، وهو أن يكون  ِ
ْ

ا يدَْخُلِ ال وَلمََّ
ر،  مع الاعتراف اعتقاد بالقلب، ووفاء بالفعل، واستسلام لله في جميع ما قضى وقدَّ
سْلمَْتُ لرَِبِّ 

َ
أ سْلِمْ قَالَ 

َ
أ رَبُّهُ   ُ

َ
كم ذُكر عن إبراهيم عليه السلام في قوله: »إِذْ قَالَ ل



الجذر اللغوي )سلم( اشتقاقاته ودلالاته في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم |

العدد الثالث، يونيو، 2021م133

عَالمَِيَن« )البقرة/131(. وهذا الاعتقاد القلبي الذي يفوق الإيمان، طلبه السيد المسيح 
ْ
ال

-عليه السلام- من بني إسرائيل: )فقال يشوع: إذن، انزعوا الآن الآلهة الغريبة التي 
بينكم، وأسلموا قلوبكم للمولى رب بني إسرائيل )يشوع 24/23(.

رأسه  حنى  الروح(، مثاله: )ثم  المقدس بمعنى )سلمّ  الكتاب  وتأتي )أسلم( في 
وسلَّم روحه( )إنجيل يوحنا 19/30()1(. كما نجد أن )أسلم( تأتي في الكتاب المقدّس 
مَاءِ( )أعمال  سْلمََهُمْ لَِعْبُدُوا جُندَْ السَّ

َ
بمعنى )تخلّ عن( أو )أعطى(: )فَرجََعَ الُله وَأ

الرسل 41/7-42()2(. أسلمهم: تخلى عنهم بسبب ضلالهم. وهذا المعنى نقيض ما مرّ 
معنا سابقاً بأن معنى )سلمّ( هو الحفظ والصيانة، في قوله تعالى: »ولكن الله سلمّ«. 

ويعدّ ذلك من قبيل التضاد بين العربية والسريانية.

في  نجده  المعنى  وهذا  التضحية،  أيضاَ:  المقدّس  الكتاب  في  )أسلم(  معاني  ومن 
حَبَّناَ 

َ
أ كَمَا  مَحَبَّةِ 

ْ
ال فِ  )وَاسْلكُُوا   :)2-5/1 فَسُس 

َ
أ هْلِ 

َ
أ  

َ
إِل الرَّسُولِ  بوُلسُ  )رسَِالةَ 

جْلِنَا...()3(. أي: لتكن محبتنا باذلة كما بذل المسيح 
َ
نَفْسَهُ لأ سْلمََ 

َ
وَأ يضًْا 

َ
أ مَسِيحُ 

ْ
ال

نفسه لأجلنا طاعة لله.

ثانياً- المشتقات:
1. اسم الفاعل من الثلاثي )سالم(:

رجل سليم: سالم، والجمع سلماء )ابن منظور، 1994م، »سلم«(. بريء من )عيب( 
المادية أي عدم التصدّع  السلامة  2010، ص1063(. فمن  أو معنوي )جبل،  جسمّي 
جُودِ وَهُمْ سَالمُِونَ« )القلم/43(. وهنا   السُّ

َ
والعيوب، قوله تعالى: »وَقَدْ كَنوُا يدُْعَوْنَ إِل

جاء الاشتقاق بهذا المعنى على صيغة اسم الفاعل من الثلاثي.

صيغة  في  معناها  نجد  بل  )سالم(،  بصيغة  فقط  ليس  الفاعل  اسم  معنى  ويأتي 
مًا 

َ
كَءُ مُتشََاكِسُونَ وَرجَُلً سَل )سَلمَ(، ففي قوله تعالى: »ضََبَ الُله مَثَلً رجَُلً فِيهِ شَُ

وينظر أيضاً: إنجيل مرقس 37/15، إنجيل لوقا 46/23. 	1
هْلِ رُومِيَةَ 26/1و28.

َ
 أ

َ
هْلِ رُومِيَةَ 24/1. و رسَِالةَُ بوُلسَُ الرَّسُولِ إِل

َ
 أ

َ
2	 ينظر أيضاً: رسَِالةَُ بوُلسَُ الرَّسُولِ إِل

هْلِ غَلاطَِيَّةَ 
َ
 أ

َ
فَسُسَ 25/5-26، ورسَِالةَُ بوُلسَُ الرَّسُولِ إِل

َ
هْلِ أ

َ
 أ

َ
3	 وينظر أيضاً: رسَِالةَُ بوُلسَُ الرَّسُولِ إِل

21-20/2



الجذر اللغوي )سلم( اشتقاقاته ودلالاته في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم |

العدد الثالث، يونيو، 2021م134

لرِجَُلٍ هَلْ يسَْتَوِيَانِ مَثَلً« )الزمر/29( ذا سَلمَ، أي خالصاً )القرطبي، 1967، 253/15(. 
وقرأ  فيه.  له  منازع  ولا  شريك  لا  له  خالصاً  أي:  )سالماً(،  والبصرة:  مكة  أهل  قرأ 
الآخرون: )سلمَاً( بفتح اللام، من غير ألف، وهو الذي لا ينازع فيه، من قولهم: هو 
أو: سالماً خالصاً  لك سَلم، أي: مسلم لا منازع لك فيه )البغوي، 1409هـ، 118/7(. 
إسحاق في  وقال أبو  فيه.  له  2008م، ص1099(. لا شريك  )مختار عمر،  واحد  لمالك 
 لرجل«، فمن قرأ سالماً فهو 

ً
 لرجل« . وقرئ: »ورجلًا سالما

ً
قوله عز وجل: »ورجلًا سلما

اسم الفاعل على سلم فهو سالم، ومن قرأ سَلمَاً وسُلمَاً فهما مصدران وصف بهما على 
معنى: ورجلًا ذا سلم لرجل وذا سلم لرجل، والمعنى أن من وحّد الله مثله مثل السالم 
لرجل لا يشركه فيه غيره، ومثل الذي أشرك الله مثل صاحب الشركاء المتشاكسين 

)ابن منظور، 1994م، »سلم«(.

ويقابل اسم الفاعل )سالم( في العبرية )שָׁלֵם، šālēm(، وتعني السلامة الجسدية، 
وورد كثيراً في التوراة، مثاله )التكوين 18/33(: )ثم جاء يعقوب سالمًا إلى مدينة 

شكيم التي في أرض كنعان( יָּבאֹ יַעֲקֹב שָׁלֵם עִיר שְׁכֶם אֲשֶׁר בְּאֶרֶץ כְּנַעַן.

وتأتي   ،)šlēm و)ܫܠܶܡ،   )šalmā )ܫܰܠܡܳܐ،  فهو  السريانية  في  الفاعل  اسم  أمّا 
.)Costaz, 1986, p.370( بمعنى: صحيح، سالم، كامل، تام

2. اسم الفاعل من غير الثلاثي: )مُسْلمِ، مُسالمِ، مُسْتسَْلمُِونَ(:

واسم الفاعل من أسلم هو )مُسْلِم(، والمؤنث منه )مُسْلِمَة(، والجمع )مُسْلِمون(. 
فيه قولان أحدهما هو المستسلم لأمر الله، والثاني هو المخلص لله  وفلان مسلم 
العبادة من قولهم سلم الشيء لفلان أي خلصه، سلم له الشيء أي خلص له. وروي 
عن النبي)صلى الله عليه وسلم( أنه قال: )المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده(، قال الأزهري: 
فمعناه أنه دخل في باب السلامة حتى يسلم المؤمنون من بوائقه )ابن منظور، 1994م، 
الِِيَن« )يوسف/101(، أي: اجعلني  ِقْنِ باِلصَّ

ْ
ل

َ
»سلم«(. وقوله تعالى: »توََفَّنِ مُسْلمًِا وَأ

الشيطان  أسِْ  عن  سالماً  اجعلني  معناه:  يكون  أن  ويجوز  لرضاك،  استسلم  مِمّن 
رضِْ 

َ ْ
لهَُمْ فِ ال زَيِّنََّ 

ُ َ
غْوَيتْنَِ ل

َ
أ )الأصفهاني، 1997، ص423(، إذ قال: »قاَلَ ربَِّ بمَِا 



الجذر اللغوي )سلم( اشتقاقاته ودلالاته في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم |

العدد الثالث، يونيو، 2021م135

مُخْلصَِيَن« )الحجر/39-40(. وقوله: »إِنْ تسُْمِعُ 
ْ
 عِبَادَكَ مِنهُْمُ ال

َّ
جَْعِيَن، إِل

َ
غْوِيَنَّهُمْ أ

ُ َ
وَل

1409هـ،  )البغوي،  مخلصون  أي:  )النمل/81(.  مُسْلمُِونَ«  فَهُمْ  بآِيَاَتنَِا  يؤُْمِنُ  مَنْ   
َّ

إِل
176/6(. أو: منقادون للحق مذعنون له )الأصفهاني، 1997، ص423(.

يَّتِناَ  ناَ مُسْلِمَيِْ لكََ وَمِنْ ذُرِّ
ْ
ومؤنث )مسلم( هو )مسلمة(، قال تعالى: »رَبَّنَا وَاجْعَل

)البغوي، 1409هـ،  لك.  أي: منقادة مطيعة خاضعة  )البقرة/128(.  لكََ«  مُسْلمَِةً  ةً  مَّ
ُ
أ

مُسْلمَِاتِ« )الأحزاب/35(. 
ْ
مُسْلمِِيَن وَال

ْ
150/1(. وجمعها )مسلمات(، قال تعالى: »إِنَّ ال

 ُ
َ

يُبدِْل نْ 
َ
أ إِنْ طَلَّقَكُنَّ  رَبُّهُ  المطيعين )البغوي، 1409هـ، 352/6(. وقال أيضاً: »عَسَ 

بالطاعة  لله  خاضعات  )التحريم/5(.  مُؤْمِناَتٍ«  مُسْلمَِاتٍ  مِنكُْنَّ  ا  خَيًْ زْوَاجًا 
َ
أ

)البغوي، 1409هـ، 168/8(.

الفاعل  اسم  صيغ  أغلب  مُفَوِّض(،  مخلِص،  مطيع،  )مُنقْاد،  أي:  المعنى،  وبهذا 
الجمع،  بصيغة  غالباً  الفاعل  اسم  وجاء  الكريم،  القرآن  في  وردت  التي  )مسلِم( 
مُسْلمُِونَ« )البقرة/132(. أي مخلصون،  نْتُمْ 

َ
وَأ  

َّ
إِل تَمُوتُنَّ  »فَلَ  من ذلك قوله تعالى: 
مفوضون، )البغوي، 1409هـ، 154/1(.

 
َ

وتعني )مسلم( الذي اعتنق دين الإسلام وثبت عليه، كما في قوله تعالى: »وَل
نْتُمْ 

َ
أ إِذْ  بَعْدَ  كُفْرِ 

ْ
باِل مُرُكُمْ 

ْ
يأَ

َ
أ رْبَاباً 

َ
أ وَالنَّبِيِّيَن  مَلَئكَِةَ 

ْ
ال تَتَّخِذُوا  نْ 

َ
أ مُرَكُمْ 

ْ
يأَ

نْ آمََنَّا بآِيَاَتِ 
َ
 أ

َّ
مُسْلمُِونَ« )آل عمران/80(. وكذلك في قوله تعالى: »وَمَا تَنقِْمُ مِنَّا إِل

نَا مُسْلمِِيَن« )الأعراف/126(. أي: ثابتين  ا وَتوََفَّ  عَليَنَْا صَبًْ
ْ
فرِْغ

َ
ا جَاءَتْناَ رَبَّناَ أ رَبِّناَ لمََّ

على الإسلام.

واسم الفاعل )مسلِم( لا نجده في التوراة أو الإنجيل بهذه الصيغة، بل وردت 
اسم  هو  الذي  العربية  )مُسالمِ( في  الفاعل  المعنى لاسم  أخرى مساوية في  صيغة 
الاعتداء،  وعدم  السّلام  إلى  يميل  مؤذٍ،  غير  يعني:  والذي  من )سالمَ(،  فاعل 
التوراة  فنجد في  2008م، ص1099(.  )مختار عمر،  النَّاسَ  يسَُالمُِ  مَنْ  ورجَُلٌ مُسَالمٌِ: 
لمََ(، ومثاله في )يشوع 1/10(: )وأن 

ْ
الفعل المزيد )הִשְׁלִימ، hišlīm( الذي يعني )سَا

أهل جبعون سالموا بني إسرائيل(. וְכִי הִשְׁלִימוּ יֹשְׁבֵי גִבְעֹון אֶת־יִשְׂרָאֵל.



الجذر اللغوي )سلم( اشتقاقاته ودلالاته في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم |

العدد الثالث، يونيو، 2021م136

ְ� י־הִשׁ ثكما ورد الفعل بصيغة المؤنث )הִשְׁלִימָה، hāhišlīm(، بمعنى: سالتَْ: כִּֽ
ל )فنهاجم جبعون لأنها سالمت يشوع وبني  לִימָה אֶת־יְהֹושֻׁעַ וְאֶת־בְּנֵי יִשְׂרָאֵֽ

إسرائيل ( )يشوع 4/10(.

)هؤلاء   :)šolēmīm לֵמִים،  )שְֽׁ الجمع:  بصيغة  التوراة  في  فوردت  )مسالمِ(  أمّا 
לֵמִים הֵם אִתָּנוּ القوم مسالمون لنا( )التكوين 21/34(. הָאֲנָשִׁים הָאֵלֶּה שְֽׁ

šelumē(: )نحن أمّة مسالِة مخلصة )صموئيل)2(   ووردت صيغة المؤنث منها: )שְׁלֻמֵי، 
19/20(. אָנֹכִי שְׁלֻמֵי אֱמוּנֵי.

ولنا أن نقول في هذا المجال أن معنى صيغة اسم الفاعل )مسلِم(، فيها من المعنى 
الناس من  المسلم من سلمَ  فإذا كان  )مسالمِ(،  الذي نجده في معنى  الكثير  الشيء 
لسانه ويده، كما قال الرسول محمد )صلى الله عليه وسلم(، فإن المسالم هو الذي لا يؤذي الناس ولا 

يعتدي عليهم.

وفي الإنجيل جاءت صيغة )ܡܫܰܠܡܳܢܳܐ، mšalmānā(، بمعنى: كامل، جاء في سفر 
)يوحنا)2( 8/1(: )فانتبهوا لكي لا يضيع ما تعبتم فيه بل تنالوا أجركم بالكامل)1(. 
بمعنى   )mšalmānīn )ܡܫܰܠܡܳܢܺܝܢ،  الجمع:  بصيغة  )يعقوب4/1(  سفر  في  وجاءت 
)كاملين(: )فاجعلوا الصبر ينمو فيكم إلى الكمال، لكي تكونوا كاملين وتامين 

وغير ناقصين في شيء(.

واستسلمَ: انقاد )إبراهيم، 2002م، ص142(. وهذا هو معناه في قوله عزّ وجل: »بلَْ 
َوْمَ مُسْتسَْلمُِونَ« )الصافات/26(. أي: خاضعون منقادون، والمعنى: هم اليوم  هُمُ الْ
منقادون أذلاء لا حيلة لهم )البغوي، 1409هـ، 38/7(. و)مستسلم(، أيضاً اسم فاعل 

من غير الثلاثي للفعل )استسلم(.

وقد لاحظنا أن اسم الفاعل )مسلم( يتضمن معنى )استسلم(، وهذا المعنى واضح 
مُسْلمِِيَن« )يونس/72( والكلام على لسان نوح 

ْ
كُونَ مِنَ ال

َ
نْ أ

َ
مِرْتُ أ

ُ
في قوله تعالى: »وَأ

ينظر أيضاً: يعقوب25/1. 	1



الجذر اللغوي )سلم( اشتقاقاته ودلالاته في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم |

العدد الثالث، يونيو، 2021م137

)عليه السلام(. أي: من المؤمنين، وقيل: من المستسلمين لأمر الله )البغوي، 1409هـ، 
بهِِ  آمََنَتْ  ي  ِ

َّ
ال  

َّ
إِل  َ

َ
إِل  

َ
نَّهُ ل

َ
أ آمََنتُْ  »قَالَ  المعنى في قوله عز وجل:  143/4(. وكذلك 

مُسْلمِِيَن« )يونس/90(. والكلام على لسان فرعون. أي: من 
ْ
ال مِنَ  ناَ 

َ
وَأ ائِيلَ  إِسَْ بَنوُ 

المؤمنين المستسلمين لأمر الله. كما نجد أن في اسم الفاعل )مسلم( إضافة إلى معنى 
سْلِم(، وهذا يبدو واضحاً في قوله تعالى: »فَهَلْ 

َ
الاستسلام، نجد فيه معنى فعل الأمر )أ

استفهام  لفظه   . إليَّ أوحي  لما  منقادون  أي: مستسلمون  )هود/14(.  مُسْلمُِونَ«  نْتُمْ 
َ
أ

 َّ  تَعْلوُا عََ
َّ

ل
َ
ومعناه أمر، أي: أسلموا )البغوي، 1409هـ، 165/4(. أمّا في قوله تعالى: »أ

مُسْلمِِيَن« )النمل/31(. فقيل: هو من الاستسلام )البغوي، 1409هـ، 159/6(.  توُنِ 
ْ
وَأ

والكلام جاء في كتاب نبي الله سليمان -عليه السلام- عندما بعثه إلى ملكة سبأ 
وقومها، وكأنه يخيّها بين الحرب أو الاستسلام، وقد اختارت الاستسلام وقومها، 
يدل على ذلك قدومها إلى نبي الله سليمان -عليه السلام- عندما شاهدت عرشها 
مَ 

ْ
عِل

ْ
ال وتيِنَا 

ُ
وَأ هُوَ  نَّهُ 

َ
كَأ قَالتَْ  عَرشُْكِ  هَكَذَا 

َ
أ قِيلَ  جَاءَتْ  ا  »فَلمََّ تعالى:  قال  عنده، 

مِنْ قَبلِْهَا وَكُنَّا مُسْلمِِيَن« )النمل/42(. أي: منقادين طائعين لأمر سليمان )البغوي، 
1409هـ، 166/6(.

جَبِيِن« 
ْ
مَا وَتلََّهُ للِ

َ
سْل

َ
ا أ ومعنى الانقياد والاستسلام نجده أيضاً في قوله تعالى: »فَلمََّ

)الصافات/103(. أي: خضعا وانقادا لله. قال قتادة: أسلم إبراهيم ابنه، وأسلم الابن 
نفسه )البغوي، 1409هـ، 48/7(.

مَة(
َّ
3. صيغة اسم المفعول: )مسل

الثلاثي،  فوق  من  المفعول  اسم  صيغ  إحدى  وهي  لة(  )مُفَعَّ وزن  على  مسلَّمَة 
رَْثَ 

ْ
 تسَْقِ ال

َ
رضَْ وَل

َ ْ
 ذَلوُلٌ تثُِيُر ال

َ
هَا بَقَرَةٌ ل ووردت في قوله تعالى: »قاَلَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّ

 شِيَةَ فِيهَا« )البقرة/71(. أي سالمة من العيوب وآثار العمل. وهذا في الظاهر 
َ

مَةٌ ل
َّ
مُسَل

)الأصفهاني، 1997، 421( )أي: سليمة من الآفات الظاهرة(. 

وقد مرّ معنا أن )سلمّ( تأتي بمعنى )أعطى(، لذلك نجد أن اسم المفعول )مسلمّة( 
مُؤْمِناً  قَتَلَ  »وَمَنْ  تعالى:  قوله  يمثله  المعنى  وهذا  )مؤداة(،  أو  )معطاة(  بمعنى  يأتي 



الجذر اللغوي )سلم( اشتقاقاته ودلالاته في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم |

العدد الثالث، يونيو، 2021م138

هْلِهِ« )النساء/92(. ودَِيةٌَ مُسَلَّمَةٌ: كاملة 
َ
 أ

َ
مَةٌ إِل

َّ
 فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ ودَِيةٌَ مُسَل

ً
خَطَأ

)البغوي، 1409هـ، 263/2(. مؤداة. أو معطاة.

ولعلنا نزيد في معنى )مسلمّة( الكمال، فالبقرة تكون كاملة، والِديةَ تكون أيضاً 
كاملة، فقد ورد في الإنجيل صيغة )ܡܫܰܠܡܳܢܳܐ، mšalmānā(، بمعنى: كامل، جاء في سفر 

)يوحنا)2( 8/1(: )فانتبهوا لكي لا يضيع ما تعبتم فيه بل تنالوا أجركم بالكامل)1(.

4. الصفة المشبّهة: )السليم(:

Gesenius. p.765( )šālēm(. وهي نفسها  العبرية )שָׁלֵם،  يقابله في  السليم، 
صيغة اسم الفاعل في العبرية كما مرّ معنا سابقاً.

وقد وصف قلب المؤمن الموحّد بـ)السليم( من الكفر والنفاق عند قدومه يوم 
سَليِمٍ«  بٍ 

ْ
بقَِل الَله  تَ 

َ
أ مَنْ   

َّ
بَنوُنَ*إِل  

َ
وَل مَالٌ  يَنفَْعُ   

َ
ل »يوَْمَ  تعالى:  الله  قال  القيامة، 

)الشعراء/88-89( أي سليم من الكفر )ابن منظور، 1994، »سلم«(. أي لم يقسمه 
الشك أو الشرك )القرطبي، 1967، 144/13(. أو صافٍ من الشرك والبدعة. قال سعيد 
بن المسيب: القلب السليم هو الصحيح، وهو قلب المؤمن؛ لأن قلب الكافر والمنافق 

مريض. قال الله تعالى: »فِ قُلوُبهِِمْ مَرَضٌ« )البقرة/10( ، )ابن كثير، 1988، 341/3(.

ووصف قلب نبي الله إبراهيم )عليه السلام( بالسليم، قال تعالى: »إِذْ جَاءَ رَبَّهُ 
غَلِ،  بٍ سَليِمٍ« )الصافات/84(. أي صافٍ من الشرك والبدعة. أو: مُتَعَرٍّ من الدَّ

ْ
بقَِل

غل من الآفات الباطنة. وربما  فهذا في الباطن )الأصفهاني، 1997، ص421( أي أن الدَّ
يقصد بالآفات الباطنة: الأحقاد، فمحبة الناس هي من نقاء وسلامة القلب.

وفي الكتاب المقدس وصف قلب نبي الله أيوب بالسليم أيضاً، وفيه معنى المخلص 
بٍ 

ْ
مَانةَِ وَبقَِل

َ
مَامَكَ باِلأ

َ
، اذْكُرْ كَيفَْ سِْتُ أ ياَ ربَُّ الكامل )الملوك الثاني 3/20(: )آهِ 

אֱמֶת וּבְלֵבָב שָׁלֵם. سَليِمٍ()2(. אָנָּה יְהוָה זְכָר־נָא אֵת אֲשֶׁר הִתְהַלַּכְתִּי לְפָנֶיךָ בֶּֽ

ينظر أيضاً: يعقوب25/1. 	1
وينظر أيضاً: إشعيا 3/38 	2



الجذر اللغوي )سلم( اشتقاقاته ودلالاته في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم |

العدد الثالث، يونيو، 2021م139

وجاء بيان التركيب )قلب سليم(، بتركيب آخر هو )قلب نقي(، وهذا يفسر لنا 
أيضاً معنى القلب السليم، أي النقي من كل ما يشوبه من نفاق، والخالي من الشرك، 
 :)22/2 تِيمُوثاَوسَُ   

َ
إِل الثَّانِيةُ  الرَّسُولِ  بوُلسَُ  )رسَِالةَُ  في  فنقرأ  بالإيمان،  والمطمئن 

.) بٍ نقٍَِّ
ْ
ل
َ
ينَ يدَْعُونَ الرَّبَّ مِنْ ق ِ

َّ
لَامَ مَعَ ال مَحَبَّةَ وَالسَّ

ْ
بَِّ وَالِإيمَانَ وَال

ْ
)أوَاتْبَعِ ال

أي:  )ق/33(،  مُنِيبٍ«  بٍ 
ْ
بقَِل »وجََاءَ  تعالى:  قوله  الكريم  القرآن  ورد في  وكذلك 

لقي الله يوم القيامة بقلب سليم منيب إليه خاضع لديه )ابن كثير، 1988، 406/7(  
فكلمة )منيب( فسرت أيضاً معنى )سليم( في الآية السابقة »بقلب سليم« أي جاء 

الله بقلب تائب من ذنوبه، خاضع لأوامره، راجع مما يكرهه الله إلى ما يرضيه.

وكل ذلك يدلّ على أن القلب هو منبع الإيمان، فإن سلِم القلب سلِم الإيمان، فالله 
بَهُ« 

ْ
عزّ وجل إذا أراد هداية المرء فإنه يهدي قلبه، يقول تعالى: »وَمَنْ يؤُْمِنْ باِلِله يَهْدِ قَل

)التغابن/11(. ومن يرد الله ألا يهديه فإنه يغفل قلبه عن الذكر، يقول جلّ جلاله: 
مْرُهُ فُرُطًا« )الكهف/28(.

َ
بَعَ هَوَاهُ وَكَنَ أ رِناَ وَاتَّ

ْ
بَهُ عَنْ ذِك

ْ
ناَ قَل

ْ
غْفَل

َ
 تطُِعْ مَنْ أ

َ
»وَل

رضِْ 
َ ْ
فَلمَْ يسَِيُروا فِ ال

َ
والإنسان يعقل ويبصر الحقيقة بقلبه، لذلك قال تعالى: »أ

بصَْارُ وَلكَِنْ 
َ ْ
 تَعْمَ ال

َ
إِنَّهَا ل

وْ آذََانٌ يسَْمَعُونَ بهَِا فَ
َ
فَتَكُونَ لهَُمْ قُلوُبٌ يَعْقِلوُنَ بهَِا أ

الضار هو عمى  العمى  أن  دُورِ« )الحج/46(. ذكر البغوي  الصُّ فِ  الَّتِ  قُلوُبُ 
ْ
ال تَعْمَ 

غة 
ْ
القلب، فأمّا عمى البصر فليس بضار في أمر الدين، قال قتادة: البصر الظاهر: بلُ

ابن كثير:  وقال   .)391/5 1409هـ،  )البغوي،  النافع  القلب: هو البصر  ومُتعْة، وبصر 
ليس العمى عمى البصر، وإنمّا العمى عمى البصيرة، وإن كانت القوة الباصرة سليمة 

فإنها لا تنفذ إلى العبر، ولا تدري ما الخبر)ابن كثير، 1988، 438/5(.

لك  يكون  وقد يعني )السليم(: الصحيح، جاء في سفر )التثنية 15/52(: )بل 
הְיֶה־לָּךְ. معايير ومكاييل صحيحة ووافية(. אֶבֶן שְׁלֵמָה וָצֶדֶק יִֽ

وعلى هذا نستطيع أن نقول إن القلب السليم هو القلب الصحيح من كل مرض.



الجذر اللغوي )سلم( اشتقاقاته ودلالاته في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم |

العدد الثالث، يونيو، 2021م140

م(:
َّ
5. اسم الآلة: )سُل

)السُلَّم المِرقاة( سمي بذلك لأنه أداة الصعود دون عَطَب )جبل، 2010م، ص1063(. 
إلى  به  يتُوصل  ما  لَّم:  والسُّ بسلام.  مراده  إلى  الوصول  من  عليه  الصاعد  يمكّن  أي 
الأمكنة العالية، فيْرجَ به السلامة، ثم جُعل اسماً لكل ما يتوصل به إلى شيء رفيع 
تِ 

ْ
يَأ

ْ
مٌ يسَْتَمِعُونَ فِيهِ فَل

َّ
مْ لهَُمْ سُل

َ
كالسبب )الأصفهاني، 1997م، ص423( ، قال تعالى: »أ

طَانٍ مُبِيٍن« )الطور/38(. أي: مرقى ومصعد إلى السماء )البغوي، 1409هـ، 
ْ
مُسْتَمِعُهُمْ بسُِل

مَاءِ  السَّ فِ  مًا 
َّ
سُل وْ 

َ
أ رضِْ 

َ ْ
ال فِ  نَفَقًا  تبَتَْغَِ  نْ 

َ
أ اسْتَطَعْتَ  إِنِ 

»فَ أيضاً:  وقال   .)393/7
تِيَهُمْ بآِيَةٍَ« )الأنعام/35(. أي: درجاً ومصعداً إلى السماء)البغوي، 1409هـ، 141/3(.

ْ
فَتَأ

وقال زهير بن أبي سُلمى )ديوان زهير، 1988، ص87(:
نَــه

ْ
مِومَــنْ هــابَ أســبابَ المنايــا يَنَل

َّ
ــل ــالَ أســبابَ الســماءِ بسُِ ــو ن ول

ومن الجدير ذكره هنا أن الله عزّ وجل أورد كلمة )سبب( في قوله: »مَنْ كَنَ يَظُنُّ 
مَاءِ« )الحج/15(. ويتبادر   السَّ

َ
يَمْدُدْ بسَِبَبٍ إِل

ْ
خَِرَةِ فَل

ْ
نْيَا وَال هُ الُله فِ الدُّ نْ لنَْ يَنصَُْ

َ
أ

للذهن أن المقصود هنا بـكلمة )بسبب( أي وسيلة للوصول إلى السماء وربما تكون 
هذه الوسيلة )السلمّ( أو )الحبل(. وقد ذكر في التفسير على أنه الحبل)البغوي، 1409هـ، 
370/5()1(. كما وردت كلمة أسباب في كتاب الله العزيز للمعنى نفسه، قال عز وجل: 
أي:  سْبَابِ« )ص/10(. 

َ ْ
ال فِ  تَقُوا  يَْ

ْ
فَل بيَنَْهُمَا  وَمَا  رضِْ 

َ ْ
وَال مَاوَاتِ  السَّ كُ 

ْ
مُل لهَُمْ  مْ 

َ
»أ

فليصعدوا بالأسباب التي توصلهم إلى السماء، وليأتوا منها بالوحي إلى من يختارون، 
قال مجاهد وقتادة: أراد بالأسباب: أبواب السماء وطرقها من سماء إلى سماء، وكل 
ما يوصلك إلى شيء من باب أو طريق فهو سببه )البغوي، 1409هـ، 73/7(. والمعنى 
نفسه أراده الله في قوله على لسان فرعون: »وَقَالَ فِرعَْوْنُ ياَ هَامَانُ ابنِْ لِ صَحًْا لعََلِّ 
ِ مُوسَ« )غافر/36-37(. يعني: طرقها 

َ
 إِل

َ
لِعَ إِل طَّ

َ
مَاوَاتِ فَأ سْباَبَ السَّ

َ
سْبَابَ*أ

َ ْ
بلْغُُ ال

َ
أ

وأبوابها من سماء إلى سماء )البغوي، 1409هـ، 149/7(.

أو  السلام  يبتغي  عليه  يصعد  من  لأن  المجاز،  باب  من  )سُلمّ(  الاسم  وإطلاق 
وينظر: تفسير ابن كثير 402/5.  	1



الجذر اللغوي )سلم( اشتقاقاته ودلالاته في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم |

العدد الثالث، يونيو، 2021م141

السلامة أو النجاة. و)السُلمّ( ورد في الكتاب المقدس )تكوين 12/28( عندما رأى 
السماء وذلك في  يمسّ  منصوبة على الأرض ورأسها  سُلمّاً  السلام-  يعقوب -عليه 
رؤاي ليلًا وهو في طريقه من بيت أبيه إلى بيت لهاخ لابان هارباً من وهج عيسو، 
وكانت ملائكة الله تصعد وتنزل عليه: )فرأى حلماً، وفيه سُلَّم قائمة على الأرض، 
יַּחֲלֹם וְהִנֵּה סֻלָּם  ַ ورأسها يصل إلى السماء، وملائكة الله تصعد وتنزل عليها(. וֽ

ו. מֻצָּב אַרְצָה וְראֹשֹׁו מַגִּיעַ הַשָּׁמָיְמָה וְהִנֵּה מַלְאֲכֵי אֱלֹהִים עֹלִים וְיֹרְדִים בֹּֽ

إذاً اطلاق الاسم )سُلمّ( من باب المجاز، لأن من يصعد عليه يبتغي السلام أو 
السلامة أو النجاة، وهذا هو الغرض من اشتقاقه، والله أعلم.

ثالثاً- أعلام مشتقة من )سلم(: )سليمان، أبشالوم(:

هنالك أسماء أعلام عديدة أطلقت على الآدميين اشتقت من الجذر )سلم(، لما 
مى، سُلمُ، 

ْ
في هذه المشتقات من الصفات الرفيعة، فنجد أسماء مثل: سالم، سليم، سَل

م، مسلم، سلمان، وغيرها. وقد 
ّ

سلوّم، سلامة، سليمان، سلمة، مسلمة، سلام، وسل
استخدمت هذه الأسماء قديماً عند العرب وما زالت تستخدم إلى يومنا هذا. 

)أبو  فقيل:  بها،  كُنَِ  )سَلمََةٌ(  منها  الواحدة  العِضَاه  شجرُ  هو  الذي  لمَُ(  و)السَّ
سَلمََةَ( و)أمُّ سَلمََةَ(، ومنه )بنو سَلِمَةَ( بطنٌ من الأنصار )إبراهيم، 2002م، ص141(. 
قبيلة،  غنم:  بن  وسلامان  عيلان،  في الأزد وقضاعة وطيئ وقيس  وسلامان: بطن 
سليمة بطن  وبنو  في جذام من اليمن،  وقبيلة  عيلان،  من قيس  قبيلة  وسليم: 
من الأزد،  قبيلة  وسلمية:  من اليمن،  والأسلوم بطون  غيرهم،  وسلمة:  من الأزد، 
وأبو سُلمى، أبو زهير بن أبي سُلمى الشاعر المزني، وأما القاسم بن سلام ومحمد بن 

سلام فاللام فيهما مشددة )ابن منظور، 1994م، »سلم«(.

ومن الأعلام غير الآدمية جاءت مشتقة من الجذر )سلم(، لدينا أسماء المواقع 
لقربها  السلام)1(  سميت بغداد مدينة  فقد  وغيرها،  والحيوانات  والجبال  والمدن 

وتجدر الإشارة إلى أن الاسم القديم لمدينة القدس )أورشليم( معناه غالباً )مدينة السلام( أو )أساس  	1
السلام(. بالإضافة إلى أسماء أخرى، منها: مدينة القدس أو المدينة المقدّسة، وبيت المقدس والمقدس 



الجذر اللغوي )سلم( اشتقاقاته ودلالاته في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم |

العدد الثالث، يونيو، 2021م142

والسلامى:  جبلي طيئ .  أحد  وسلمى :  السلام.  نهر  وكانت دجلة تسمى  من دجلة، 
الجنوب من الرياح؛ قال ابن هرمة: 

حواملــهمرتــه الســامى فاســتهل ولم تكن بالنعــامى  إلا  لتنهــض 

أبو سلمان كنية  الوزغ والجعلان. وقال ابن الأعرابي :  وأبو سلمان: ضرب من 
وسلمان: اسم جبل، وسلامان: ماء لبني شيبان.  الجعل، وقيل: هو أعظم الجعلان. 
وسلمان وسلالم  خيبر،  حصون  من  حصن  السلاليم  أو  لالم،  السَّ أو  والسُلالم، 

والسلام ودارة السلام وسلمية وذات السليم: مواضع، قال ساعدة بن جؤية : 

ــا ــليم كأنه ــن ذات الس ــن م دبورهــاتحمل تنتحيهــا  يــم  ســفائن 

وقد وجدنا اسم علمٍ استخدم في القرآن والتوراة والإنجيل، هو )سليمان(، وفي 
التوراة لدينا الاسم )إبشالوم(، وكلاهما مشتقان من الجذر )سلم( وهذا تفصيل في 

معنى الاسمين:

1. سليمان:
تصغير سلمان، وسلمان على وزن )فَعْلان( )ابن منظور، 1994م، »سلم«(، قيل في 
أصله: »عبراني وقد تكلمّت به العرب في الجاهلية« )الجواليقي، 1990م، ص239(. 

وجعله النابغة الذبياني )سُليماً( ضرورة، قال )ديوان النابغة، د.ت، ص146(:

تُبَّعيَّــة نَثلْـَـةٍ  صمــوتٍ  يمٍ كل قَضَــاءَ ذائــلِوكلُّ 
َ
سُــل ونسَْــجُ 

ماً، فقال )ديوان الحطيئة، 1993م، ص174(:
ّ

واضطر الحطيئة فجعله سل

وفيــه كلُّ ســابغةٍ الرمــاحُ  مفيــه 
ّ

ــا ــعِ س ــن صن ــةٍ م ــدلاء مُبهَْم ج

وأرادو جميعاً سليمان، فلم يستقم لهم الشعر وغيّوه )ابن الجوزي، 1987م، 106/1(. 
وهو علم على نبي الله الكريم ابن نبيه داود، عليهما السلام، الذي آتاه الله الفهم 
والحكمة، والذي علمه منطق الطير وأوتي من كل شيء، والذي سُخّرت له الريح، وكذا 
والقدس الشريف، أمّا الاسم الغالب فهو القدس. ينظر: قاموس الكتاب المقدس، ص93و304.الجن والإنس. وقد ذكره القرآن الكريم سبع عشرة مرّة، فذُكر في حكمته وفصله 



الجذر اللغوي )سلم( اشتقاقاته ودلالاته في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم |

العدد الثالث، يونيو، 2021م143

 
ًّ

وَكُل يْمَانَ 
َ
سُل مْنَاهَا  فَفَهَّ  * رَْثِ... 

ْ
ال فِ  يَكُْمَانِ  إِذْ  يْمَانَ 

َ
وَسُل »ودََاوُودَ  الناس:  بين 

مًا« )الأنبياء/78-79(. وذُكر في معرض تسخير الجن له وانصياعهم 
ْ
آتَيَنَْا حُكْمًا وعَِل

يحَ غُدُوُّهَا شَهْرٌ وَرَوَاحُهَا  يْمَانَ الرِّ
َ
لأوامره ونزول العذاب فيمن زاغ عن أمره: »وَلسُِل

نِّ مَنْ يَعْمَلُ بَيَْ يدََيهِْ بإِِذْنِ رَبِّهِ« )سبأ/12(. وذكر  ِ
ْ
قِطْرِ وَمِنَ ال

ْ
ُ عَيَْ ال

َ
ناَ ل

ْ
سَل

َ
شَهْرٌ وَأ

في قصته مع ملكة سبأ، وكيف أسلمت وقومها بعد أن كانت تعبد الشمس: »قَالتَْ 
عَالمَِيَن« )النمل/44(.

ْ
يْمَانَ لِله ربَِّ ال

َ
مْتُ مَعَ سُل

َ
سْل

َ
ربَِّ إِنِّ ظَلمَْتُ نَفْسِ وأَ

وهو   ،  )23/10 يوحنا   ،17/16  )2( )الملوك  كثيراً  والإنجيل  التوراة  في  ذُكر  وقد 
من  داود  ابن  الذهبي )970-935 ق.م(.  عصرها  في  إسرائيل  سلام( ملك  )رجل 
أوج  مملكته  فبلغت  والاقتصادي  الإداري  المملكة  تنظيم  إلى  بتشبع. انصرف 
للحكمة: سليمان الحكيم  اسمه مرادفاً  برجاحة عقله حتى أصبح  مجدها. أنصف 

)قباوة، 2016م، ص13(.

 ،)šālam يقابل الاسم بالعبرية )שְׁלֹמֹה، šelomoh(، مأخوذ من الجذر )שָׁלַמ، 
)وجلس  التوراة:  من  ومثاله  1975م، ص481(.  )كمال،   )šālōm )שָׁלֹום،  والمصدر 
ה سليمان على عرش الملك( )الملوك )1( 46/1(. וְגַם יָשַׁב שְׁלֹמֹה עַל כִּסֵּא הַמְּלוּכָֽ

 ،)šlēm ،(، مأخوذ من الجذر )ܫܠܶܡšlēmūn ،وبالآرامية السريانية: )ܫܠܶܝܡܽܘܢ
والمصدر )ܫܠܳܡܳܐ، Costaz, 1986, p.370( )šlāmā(. ومثاله من الإنجيل: )لأنها 
ܫܠܶܝܡܽܘܢ(، وهنا  ܗ ܕ݁ܰ جاءت من آخر الأرض لتسمع حكمة سليمان( )ܚܶܟ݂ܡܬ݂ܶ

أعظم من سليمان )ܫܠܶܝܡܳܘܢ( )متى 42/12()1(.

فنلاحظ  )السريانية(،  والآرامية  العربية  بين  الاسم  صيغة  تطابق  جلياً  ويبدو 
وجود الواو والنون في السريانية، وهذه اللاحقة )وناُ( هي أداة تلحق الأسماء المصغّرة 
)سُليَمْ(،  هو  العربية  في  المصغّر  الاسم  يكون  ذلك  وعلى  ص129(.   ،1976 )هبو، 
تأثرّه بصيغة الاسم المصغّر في  نهاية الاسم فيبدو جلياً  أمّا وجود الألف والنون في 
السريانية )ܫܠܶܝܡܽܘܢ، šlēmūn(، بعد انقلاب الواو السريانية إلى ألف في العربية، 

وينظر أيضاً: لوقا 31/11. 	1



الجذر اللغوي )سلم( اشتقاقاته ودلالاته في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم |

العدد الثالث، يونيو، 2021م144

والإبدال بين السين والشين.

لم، بفتح السين، على الصفة  لم والسلام، وتأتي السَّ لم والسِّ ويعني الاسم عربياً السَّ
مٌ لرجل أي هو مسالم، 

ْ
في المعجم العربي )ابن منظور، 1994م، »سلم«(. فيقال رجل سَل

لم على الصفة عربياً يعني المسالم. فجاءت )سليمان( في العبرية والعربية لمعنى  فالسَّ
واحد وهو المسالم )دريدي، 2000م، ص70(. 

2. إبشالوم )أبو السلام(:

واسم  حبرون  في  ولد  داود  أبناء  ثالث  وهو   :)aḇšālōm )אַבְשָׁלֹום،  وبالعبري 
واةعق بين حرمون  وهي ةعقب صغيرة  أهم معكة بنت تلماي ملك جشور في آرام، 
وباشان، وعندما نقل داود عاصمة ملكه إلى أورشليم انتقل هعم إبشالوم وهو لا يزال 
بعد صبياً صغيراً. وقد كان إبشالوم حسن المنظر جميل الصورة طويل الشعر محبوباً 
من أبيه ومن جميع الشعب )عبد الملك وآخرون، 1981م، ص11(. ورد اسمه في التوراة 
كثيراً، جاء في سفر )صموئيل)2( 3/3(: )والثالث أبشالوم بن معكة بنت تلماي 

ן־מַעֲכָה בַּת־תַּלְמַי מֶלֶךְ גְּשֽׁוּר. ملك جشور(. וְהַשְּׁלִשִׁי אַבְשָׁלֹום בֶּֽ

والاسم مؤلف من جزأين: الأول لفظ )אַב، aḇ(، ومعناه )أب(، والجزء الثاني هو 
)שָׁלֹום، šālōm(، الذي يعني )السلام(، فيصبح معنى الاسم )أبو السلام(. 

لْم، الإسلام، السلامة، السلام(:  لَم، السِّ رابعاً- صيغ المصادر: )السَّ

من  المختلفة  المعاني  بعض  ووجدنا  )سلم(،  الجذر  من  المصادر  صيغ  تعددت 
مصدر إلى آخر في الكتب السماوية، وهذا بيان ذلك:

م:
َ
ل 1. السَّ

لمَ: الاستسلام والانقياد. أو الصلح، أي انقادوا واستسلموا )البغوي، 1409هـ،  السَّ
مَ« )النساء/90(. 

َ
ل كُْمُ السَّ

َ
قَوْا إِل

ْ
ل
َ
لوُكُمْ فَلمَْ يُقَاتلِوُكُمْ وَأ إِنِ اعْتََ

261/2(، قال تعالى: »فَ
وهو مصدر يقع على الواحد والاثنين والجمع؛ قال: وهذا هو الأشبه بالقضية، فإنهم 



الجذر اللغوي )سلم( اشتقاقاته ودلالاته في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم |

العدد الثالث، يونيو، 2021م145

لم يؤخذوا عن صلح، وإنما أخذوا قهراً أسلموا أنفسهم عجزاً، وللأول وجه، وذلك 
أنهم لم يجر معهم حرب، إنما لما عجزوا عن دفعهم أو النجاة منهم رضوا أن يؤُخذوا 
أسرى ولا يقُتلوا، فكأنهم قد صُولحوا على ذلك، فسمي الانقياد صلحاً، وهو السلم؛ 
ومنه كتابه بين قريش والأنصار: إن سلم المؤمنين واحد لا يسالم مؤمن دون مؤمن 
أي لا يصالح واحد دون أصحابه، وإنما يقع الصلح بينهم وبين عدوهم باجتماع 
ملئهم على ذلك؛ قال: ومن الأول حديث أبي قتادة: لآتينك برجل سلم أي أسير لأنه 
استسلم وانقاد، استسلم أي انقاد ومنه الحديث: أسلم سالمها الله، وهو من المسالمة 

وترك الحرب )ابن منظور، 1994م، »سلم«(.

إلى  مالوا  )الأنفال/61(. أي:  لهََا«  فَاجْنَحْ  مِ 
ْ
ل للِسَّ جَنَحُوا  »وَإنِْ  تعالى:  ومثله قوله 

الصلح، فاجنح لها: أي: مِلْ إليها وصالحهم )البغوي، 1409هـ، 373/3(. وذكر الأصفهاني 
لمَ: الصلح )الأصفهاني، 1997م، ص423(. م، والسَّ

ْ
ل لام والسِّ أن السَّ

ولفظ السلام الوارد في سفر )إشعيا 7/33( يعني )الصلح( فالرسل الذين ذهبوا 
إلى الملك الآشوري سنحاريب ذهبوا يريدون الصلح، وعندما خاب أملهم في الصلح 

لامَِ يَبكُْونَ بمَِرَارَةٍ(. מַלְאֲכֵי שָׁלֹום מַר יִבְכָּיֽוּן. بكوا بمرارة: )رُسُلُ السَّ

 
َ

»وَل تعالى:  قال  الصلح،  الكريم:  القرآن  معانيه في  )السلام( من  لفظ  أن  كما 
مَ لسَْتَ مُؤْمِناً« )النساء/94(. أي: لمن سلمّ عليكم 

َ
ل كُْمُ السَّ

َ
قَ إِل

ْ
ل
َ
أ تَقُولوُا لمَِنْ 

لأنه أمارة على الإسلام. وقيل: نزلت فيمن قتُل بعد إقراره بالإسلام ومطالبته بالصلح 
)الأصفهاني، 1997م، ص423(. وتعني أيضاً الصلح والمسالمة.

م:
ْ
ل 2. السِّ

الصّلحُ ويذكّر ويؤنثّ )إبراهيم، 2002م، ص141(  مُ( بكسر السين وفتحها 
ْ
ل )السِّ

ينَ  ِ
َّ

ال هَا  يُّ
َ
أ »ياَ  تعالى:  قال  2010، ص1063(.  م: ضد الحرب؛ لأنه مسالمة )جبل، 

ْ
ل والسِّ

م اسم 
ْ
ل مِ كَفَّةً« )البقرة/208(. أي: ادخلوا في الإسلام، وقيل: السِّ

ْ
ل آمََنوُا ادْخُلوُا فِ السِّ

م، وهو أن يسَْلمََ كل واحد منهما أن يناله من ألم 
ْ
ل بإزاء حَرْب، والإسلام: الدخول في السِّ



الجذر اللغوي )سلم( اشتقاقاته ودلالاته في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم |

العدد الثالث، يونيو، 2021م146

صاحبه )الأصفهاني، 1997م، ص423(. وأصل السلم: من الاستسلام والانقياد، ولذلك 
قيل للصلح سلم )البغوي، 1409هـ، 240/1(. وفي )ابن منظور، 1994، »سلم«(: عنى به 
الإسلام وشرائعه كلها؛ وقرأ أبو عمرو: »ادخلوا في السلم كافة«، يذهب بمعناها إلى 

الإسلام. والسلم: الإسلام. قال الأحوص )ديوان الأحوص، 1990، ص230(:

م عن عقــرِ دارهِمْ
ْ
ــل ــلِفــذادوا عَدُوَّ السِّ ــدَ تماي ــنِ بع ــودَ الدي ــوْا عم رسَْ

َ
وأ

ومثله قول امرئ القيس بن عابس:
ربــاً بــالله  مبــدلًا  دينــاًفلســت  م 

ْ
ــل بالسِّ مســتبدلًا  ولا 

ومثله قول أخي كندة:

ــا م لمَّ
ْ
ــل ــتير للسِّ ــوتُ عش مدبرينــادع تولــوا  رأيتهــم 

3. الإسلام:

ديان، وقوله: 
َ
هو مصدر الفعل )أسلمَ(، والإسلام الخضوع لله على أي دين من الأ

الله  بعث  الذي  الدينُ  أيضاً:  وهو  عمران/19(.  )آل  مُ« 
َ

ِسْل
ْ

ال الِله  عِندَْ  ينَ  الدِّ »إِنَّ 
أنيس  )إبراهيم  مُسلِم  فهو  إسلامًا،  وأسلمَ يسُلم،  وسلَّم.  عليه  الله  صَلَّ  محمدًا  به 

وآخرون، 1987م، »سلم«(.

فقط في  وردت  بل  والإنجيل،  التوراة  في  ترد  لم  )الإسلام(  هذه  المصدر  وصيغة 
سِْلَمُ: 

ْ
ال مُ« )آل عمران/19(. 

َ
ِسْل

ْ
ال الِله  عِندَْ  ينَ  الدِّ الكريم، قال تعالى:«إِنَّ  القرآن 

الذي  الله  دين  وهو  تعالى،  الله  بما جاء من عند  والإقرار  الله  إلا  أن لا إله  شهادة 
1409هـ،  )البغوي،  به  إلا  يجزي  ولا  غيره  يقبل  ولا  رسله،  به  وبعث  لنفسه،  شرع 
مِ دِيناً فَلنَْ يُقْبَلَ مِنهُْ« 

َ
ِسْل

ْ
18/2(. ولا تقبل أي عبادة إلا بالإسلام: »وَمَنْ يبَتَْغِ غَيَْ ال

)آل عمران/85(. والإسلام ناسخ لجميع الأديان الماضية، وهذا المعنى نجده أيضاً في 
لكَُمُ  وَرضَِيتُ  نعِْمَتِ  عَليَكُْمْ  تْمَمْتُ 

َ
وَأ دِينَكُمْ  لكَُمْ  تُ 

ْ
مَل

ْ
ك

َ
أ َوْمَ  »الْ قوله تعالى: 

مِ« 
َ

ِسْل
ْ

حْ صَدْرهَُ للِ نْ يهَدِيهَُ يشََْ
َ
مَ دِينًا«)المائدة/3(. وقوله أيضاً: »فَمَنْ يرُدِِ الُله أ

َ
ِسْل

ْ
ال



الجذر اللغوي )سلم( اشتقاقاته ودلالاته في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم |

العدد الثالث، يونيو، 2021م147

مِ فَهُوَ عََ نوُرٍ مِنْ رَبِّهِ« 
َ

ِسْل
ْ

حَ الُله صَدْرهَُ للِ فَمَنْ شََ
َ
)الأنعام/125(. وقوله كذلك: »أ

كُفْرِ وَكَفَرُوا 
ْ
)الزمر/22(. ومثله قوله تعالى: » يَلِْفُونَ باِلِله مَا قَالوُا وَلقََدْ قَالوُا كَِمَةَ ال

بَعْدَ إِسْلَمِهِمْ« )التوبة/74(. ويمكننا أن نقول في معنى المصدر )الإسلام( على ضوء 
ما تقدم من معاني إنه يدل على:

- الصلح مع الله والإيمان به.
- الاستسلام والخضوع والانقياد لله والامتثال لأوامره.

ينَ  وبهذه المعاني جاءت الأديان كلهّا، لذلك قال تعالى في القرآن الكريم: »إِنَّ الدِّ
سِْلَمُ« )آل عمران/19(.

ْ
عِندَْ الِله ال

4. السلامة:
ص141(.  2002م،  )إبراهيم،  الآفات  من  اَ 

َ
ون خَلصََ  )سَلامَةً(  المسافر  )سَلِمَ( 

قال ابن قتيبة: يجوز أن يكون السلام السلامة لغتين كاللذاذ واللذاذة؛ وأنشد: 

لــك بعــد قومــك مــن ســام ؟تحــي بالســامة أم بكــر وهــل

والتحية  السلام  الهيثم:  وقال أبو  سلامة؛  جمع  السلام  يكون  أن  ويجوز  قال: 
معناهما واحد، ومعناهما السلامة من جميع الآفات )ابن منظور، 1994، »سلم«(.

المقدس بصيغتين: الأولى بصيغة الجمع،  الكتاب  تأتي في  ونجد أن كلمة )سلامة( 
وهي: )שְׁלָמִים، elāmīmš(، والثانية بصيغة )שָׁלֹום، šālōm(، التي تقابل )السلام(، 
سفر  في  جاء  قليلًا،  فوردت  الأولى  الصيغة  وأمّا  كثيراً،  فوردت  الثانية  الصيغة  فأمّا 
)اللاويين 1/3( التعبير )ذبيحة السلامة(، في إشارة إلى الذبيحة التي يقدمها مقدمها 
وْ 

َ
َقَرِ ذَكَرًا أ إِنْ قَرَّبَ مِنَ الْ

ليشكر الله على سلامته: )وَإنِْ كَنَ قُرْبَانهُُ ذَبيِحَةَ سَلامََةٍ، فَ
نْثَ()1(. וְאִם־זֶבַח שְׁלָמִים קָרְבָּנֹו אִם מִן־הַבָּקָר הוּא מַקְרִיב אִם־זָכָר אִם־נְקֵבָה.

ُ
أ

ذبيحة سلامة، أو ذبيحة السلامة، ورد هذا التركيب كثيراً، ينظر أيضاً: اللاويين 9-3/3. 31-26-10/4- 	1
35. 12/6. 11/7-14-20-21-33-37. العدد 19/6. 83-77-71-65-59-53-47-41-35-29-23-17/7-
88. ويجوز في ذبيحة السلامة أن تكون ذكراً أو أنثى من بقر أو غنم، كما كانوا يقدمون من الطيور 
اليمام والحمام، وهذا للفقراء، أمّا غير الفقراء فيقدمون خروفاً حولياً مع طائر. ينظر: قاموس الكتاب 

المقدس، ص493.



الجذر اللغوي )سلم( اشتقاقاته ودلالاته في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم |

العدد الثالث، يونيو، 2021م148

والمقدّم  لا  كيف  والآفات،  العيوب  من  سليمة  الذبيحة  تكون  أن  يجب  إذن 
سلامته  على  الله  يشكر  فهو  سلمّه،  الله  أن  فكما  وجل،  عز  الله  هو  الذبيحة  إليه 
بذبيحة مسلمّة. لذلك عندما طلب موسى -عليه السلام- الذبح من بني إسرائيل 
بَقَرَةً« )البقرة/67(. وشرط عليهم  نْ تذَْبَوُا 

َ
أ مُرُكُمْ 

ْ
يأَ أمرهم بذبح بقرة: »إِنَّ الَله 

 
َ

هَا بَقَرَةٌ ل أن تكون )مسلمّة( أي سليمة من الأمراض والعيوب: »قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّ
 شِيَةَ فِيهَا« )البقرة/71(. يقابل تماماً 

َ
مَةٌ ل

َّ
رَْثَ مُسَل

ْ
 تسَْقِ ال

َ
رضَْ وَل

َ ْ
ذَلوُلٌ تثُِيُر ال

)ذبيحة السلامة(، أي الذبيحة السليمة من العيوب والآفات. وعندما عفا الله -جلَّ 
شأنه- عن إبراهيم -عليه السلام- في ذبح ولده، فداه بذبيحة، وكانت هذه الذبيحة 
كبش أملح أقرن )البغوي، 1409هـ 50/7()1( »وَفَدَيْنَاهُ بذِِبحٍْ عَظِيمٍ« )الصافات/107(. 

وذلك من أجل سلامة ولده.

العلل أو الأمراض أو  و)السلامة( تدلّ -عموماً- على صحة الجسم وسلامته من 
العيوب، أي السلامة المادية، لذلك عندما يسافر إنسان يدُعى له بالسلامة، وعندما يعود 
من سفره يسُأل عن سلامته، ويُمد الله على سلامته: فكفاني أن سيدي الملك عاد إلى 

ו׃ بيته بسلام )صموئيل)2( 30/9(. אַחֲרֵי אֲשֶׁר־בָּא אֲדֹנִי הַמֶּלֶך בְּשָׁלֹום אֶל־בֵּיתֹֽ

فَجْرِ« )القدر/5(. 
ْ
مٌ هَِ حَتَّ مَطْلعَِ ال

َ
وهذا ما يعنيه )السلام( في قوله تعالى: »سَل

ر الله في تلك  أي: ليلة القدر سلام وخير كلها ليس فيها شر. قال الضحاك: لا يُقَدِّ
الليلة ولا يقضي إلا بالسلامة )البغوي، 1409هـ 492/8(. وجاء في اللسان: أي لا داء 
السلام جمع  فيها شيئاً. وقد يجوز أن يكون  الشيطان أن يصنع  فيها ولا يستطيع 

سلامة )ابن منظور، 1994، »سلم«(.

5. السلام:

والكبش هوالذكر من الضأن بعد ما يكبر, والأملح هو الأبيض الخالص البياض. وقال الأصمعى: هو  	1
السواد. والأقرن: له قرنان دلالة على فحولته. وكل هذه الأوصاف هي من  الأبيض ويشوبه شيء من 

الذبيح. سلامة  دواعي 



الجذر اللغوي )سلم( اشتقاقاته ودلالاته في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم |

العدد الثالث، يونيو، 2021م149

 )šlāmā ،( في العبرية و)ܫܠܳܡܳܐšālōm ،لفظ )السلام( في العربية يقابله )שָׁלֹום
لامُ( اسم من  في الآرامية السريانية)1(. مع مراعاة الإبدال بين السين والشين. و)السَّ
)سَلَّمَ( عليه، والسلام في الأصل: السلامة؛ يقال: سلم يسلم سلاماً وسلامة، ومنه 

قيل للجنة: دار السلام لأنها دار السلامة من الآفات )ابن منظور، 1994، »سلم«(.

والمعنى المحوري للفظ )السلام( في العربية هو صحة جِرْم الشيء والتئامُ )ظاهره( 
في ذاته، أي عدم تصدعه أو تفرع غيره منه: كعيدان السّلمَ الموصوفة، وكالحجارة 
العريضة الصلبة، وكعظام الأصابع كل منها ملتئم في ذاته غير متصل بغيره، وكظاهر 
حَجَر الحافر المستوي )جبل، 2010، ص1062(. وقد اعتمد في هذا المعنى المحوري على 
ما جاء في اللسان حول معاني )السلام(: إذ ورد فيه أن السلام ضرب من الشجر، 

الواحدة سلامة، والسلام أيضاً: شجر؛ قال بشر:

ــة المــدرى خــذول الســامتعــرض جأب أسرتهــا  بصاحــة في 

وواحدته سلامة. وأرض مسلوماء: كثيرة السلم. وأديم مسلوم: مدبوغ بالسلم. 
والجلد المسلوم: المدبوغ بالسلم . والسُلَامى: عظام الأصابع في اليد والقدم. والسليم 
مْعَر والصَحْن )الأمعر من الحافر: الشعر الذي يسبغ عليه من 

َ
من الحافر: ما بين الأ

مقدم الرسغ. والصحن باطن الحافر، وكأن المراد بسليم الحافر هو كتلته العظيمة( 
)ابن منظور، 1994، »سلم«(.

وبهذه المعاني وغيرها جاء لفظ )السلام( في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم، 
لامُ( من أسماء الله تعالى، بمعنى: ذي السلام، صفة كمال له عزّ وجلّ )جبل،  فـ)السَّ
مُ« )الحشر/23(. 

َ
ل وسُ السَّ قُدُّ

ْ
مَلِكُ ال

ْ
 هُوَ ال

َّ
َ إِل

َ
 إِل

َ
ي ل ِ

َّ
2010، ص1064(. »هُوَ الُله ال

أسمائه  من  اسم  وجل،  عز  الله  والسلام:  السلامة.  السلام:  أن:  منظور  ابن  أورد 
لسلامته من النقص والعيب والفناء )ابن منظور، 1994، »سلم«(.

نَفْسِ  عََ  )طَالَ   :)7-6/120 )المزامير   كما جاء في سفر 
ً
أيضا السلام  والله هو 

כְנָה־לָּהּ  حَرْبِ(. רַבַּת שָֽׁ
ْ
تكََلَّمُ فَهُمْ للِ

َ
ناَ سَلامٌَ، وحَِينَمَا أ

َ
لَامِ. أ والكلمة اليونانية »إيرينى« )eiréné(، تؤدي نفس معنى الكلمة العبرية »שָׁלֹום، šālōm« التي ترجمت سَكَنُهَا مَعَ مُبغِْضِ السَّ 	1

السبعينية. بهذه الكلمة في الترجمة 



الجذر اللغوي )سلم( اشتقاقاته ودلالاته في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم |

العدد الثالث، يونيو، 2021م150

ה. נִי-שָׁלֹום וְכִי אֲדַבֵּר הֵמָּה לַמִּלְחָמָֽ נַפְשִׁי עִם שֹׂונֵא שָׁלֹֽום אֲֽ

مَةِ، 
ْ
ل رُ النُّورِ وخََالِقُ الظُّ والله هو صانع السلام، جاء في سفر )إشعيا 7/45(: )مُصَوِّ
(. יֹוצֵראֹור וּבֹורֵא חֹשֶׁךְ עֹשֶׂה שָׁלֹום וּבֹורֵא רָע. ِّ لامَِ وخََالِقُ الشَّ صَانعُِ السَّ

وقد وصف الله نفسه بـ »إله السلام« وهو مصدر ومانح كل سلام وخير وبركة: 
جَْعِيَن. آمِيَن( )رسالة بولس إلى أهل روميّة 33-32-31-30/15)1(. 

َ
لامَِ مَعَكُمْ أ )إلِهُ السَّ

لامَِ نَفْسُهُ  كما وصف الله نفسه بأنه »رب السلام« ومعطي السلام: )وَرَبُّ السَّ
هْلِ تسََالوُنِيكِ 

َ
 أ

َ
لَامَ دَائمًِا مِنْ كُِّ وجَْهٍ( )رسَِالةَُ بوُلسَُ الرَّسُولِ الثَّانِيةُ إِل يُعْطِيكُمُ السَّ

.)16/3
وقد استخدمت كلمة )السلام( في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم في أكثر من 

معنى، وهي على النحو التالي:

1. السلامة المادّية:
نْ مَعَكَ«  مَمٍ مِمَّ

ُ
مٍ مِنَّا وَبَرَكَتٍ عَليَكَْ وعَََ أ

َ
في قوله تعالى: »قِيلَ ياَ نوُحُ اهْبِطْ بسَِل

عََ  مًا 
َ

وَسَل برَدًْا  كُونِ  ناَرُ  ياَ  ناَ 
ْ
»قُل أيضاً:  تعالى  وقوله  بسلامة.  بسلام:  )هود/48(. 

إِبرَْاهِيمَ« )الأنبياء/69(. والمقصود بـ)السلام( في هاتين الآيتين، وهي صيغة مصدر، 
)يس/58(،  رحيم«  رب  من  قولًا  »سلام  وقوله:  الدنيا.  الحياة  في  المادية  السلامة 
ياَسِيَن«   

ْ
إِل عََ  مٌ 

َ
»سَل وأيضاً:  )الرعد/24(.  تُمْ«  صَبَْ بمَِا  عَليَكُْمْ  مٌ 

َ
»سَل وكذلك: 

)الصافات/130(. كل ذلك من الناس بالقول، ومن الله تعالى بالفعل، وهو إعطاء ما 
يكون في الجنة من السلامة )الأصفهاني، 1997م، 422(. وهذا يتبين جلياً في قوله 

لُوُدِ« )ق/34(.
ْ
مٍ ذَلكَِ يوَْمُ ال

َ
تعالى: »ادْخُلوُهَا بسَِل

وكثيًرا ما قال السيد المسيح -عليه السلام- عبارة: »اذهب بسلام«، وهي تعني 
السلامة المادية، التي هي برء من العلل والأمراض، جاء في إنجيل مرقس: )فقال لها: 
يا عزيزتي، إيمانك شفاك، اذهبي بالسلامة، وكوني صحيحة من مرضك( )إنجيل 

هْلِ فِيلِبِّ 9/4. والرسالة إلى العبرانيين 20/13.
َ
 أ

َ
وينظر أيضاً: رسَِالةَُ بوُلسَُ الرَّسُولِ إِل 	1



الجذر اللغوي )سلم( اشتقاقاته ودلالاته في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم |

العدد الثالث، يونيو، 2021م151

مرقس 34/5()1(. وفي )القضاة 23/6(: )فقال له الرب: سالماً تبقى، لا تخف فإنك لا 
تموت( וַיּאֹמֶר לֹו יְהוָה שָׁלֹום לְךָ אַל־תִּירָא לאֹ תָּמֽוּת. وفي هذا الكلام طمأنينة 

بسلامة الجسد، وهي سلامة مادية.

وميثاق السلام: هو عهد الله الذي جاء به السيد المسيح )عليه السلام( والأنبياء 
אֱמֹר  לָכֵן  لَامِ )العدد 12/25(.  مِيثَاقَ السَّ ƌِعْطِيهِ  مِيثَاق

ُ
أ نذََا 

َ
قُلْ: هأ جميعهم: )لِلكَِ 

הִנְנִי נֹתֵן לֹו אֶת־בְּרִיתִי שָׁלֹֽום. فالعهد معه كان عهد سلام والمسيح رسول السلام 
»سلامى أترك لكم..«.

وقد أعطى الله -جل جلاله- سبط لاوي عهد الحياة بسلام: )كَنَ عَهْدِي مَعَهُ 
חַיִּים וְהַשָּׁלֹום. لامَِ( )ملاخي 6-5/2(. בְּרִיתִי ׀ הָיְתָה אִתֹּו הַֽ حَياَةِ وَالسَّ

ْ
للِ

חַיִּים  وهذا العهد يتأكد بما ورد في سفر )ملاخي 2/5(: בְּרִיתִי ׀ הָיְתָה אִתֹּו הַֽ
حياة  فأعطيتهم  معهم،  كان  عهدي  )فإن  ירָאֵנִי  וַיִּֽ מֹורָא  ם־לֹו  וָאֶתְּנֵֽ וְהַשָּׁלֹום 

وسلاماً ليكرموني(.

2. والسلام: التحية)2(:

ويقصد  الثلاثة،  الأديان  التحية في  عبارة  زالت هي  وما  )السلام(  كانت كلمة 
بها -غالباً- الاطمئنان والسرور والراحة، ويغلب معنى التحية على لفظ السلام في 
مٌ« )هود/69(. وقال 

َ
مًا قَالَ سَل

َ
بشَُْى قَالوُا سَل

ْ
القرآن: »لقََدْ جَاءَتْ رسُُلنُاَ إِبرَْاهِيمَ باِل

يَّةً مِنْ عِندِْ الِله« )النور/61(. أي:  ِ
َ

نْفُسِكُمْ ت
َ
مُوا عََ أ

ِّ
سَل

َ
تُمْ بُيُوتاً ف

ْ
إِذَا دَخَل

تعالى: »فَ
لِيسَُلِّمَ بعضكم على بعض )الأصفهاني، 1997، ص423(. التحية: هي قوله: السلام 

مُوا(.
ِّ
سَل

َ
عليكم. فاستخدم فعل الأمر )ف

تُمُوهُ 
ْ
دَخَل بَيتٍْ  يُّ 

َ
)وَأ تماماً:  المعنى  يطابق هذا  بما  )لوقا6-5/10(  وجاء في إنجيل 

وينظر أيضاً: إنجيل لوقا 50/7 	1
كلمة )سلام( عبارة التحية عند اليهود، وهم يقصدون بها الاطمئنان والسرور والراحة، كما يقصدون  	2
بها الأمن. وهي عبارة التحية عند المسيحيين ولكنهم يريدون بها السلام الروحي والقلبي العميق الذي 
اشتراه المسيح بدمه، سلاماً لا تنيله الدنيا ولا تنزعه كل عواصفها. وهو السلام الذي يملك على قلب 

المؤمن نتيجة مصالحته مع الله. ينظر: قاموس الكتاب المقدس، ص326.



الجذر اللغوي )سلم( اشتقاقاته ودلالاته في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم |

العدد الثالث، يونيو، 2021م152

 
َّ
لامَِ يَُلُّ سَلامَُكُمْ عَليَهِْ، وَإلِّا إِنْ كَنَ هُناَكَ ابْنُ السَّ

َيتِْ. فَ
ْ

لًا: سَلامٌَ لِذَا ال وَّ
َ
فَقُولوُا أ

َيتَْ 
ْ

ال تدَْخُلوُنَ  )وحَِيَن   :)13-12/10 )متى  إنجيل  في  تماماً  ومثله  كُْمْ(. 
َ

إِل فَيَجْعُ 
يْهِ، وَلكِنْ إِنْ لمَْ يكَُنْ 

َ
تِ سَلامَُكُمْ عَل

ْ
يَأ

ْ
ا فَل َيتُْ مُسْتَحِقًّ

ْ
إِنْ كَنَ ال

مُوا عَليَهِْ. فَ
ِّ
سَل

ْكُمْ(. يَجْعْ سَلامَُكُمْ إلَِ
ْ
ا فَل مُسْتَحِقًّ

وتأتي كلمة )السلام( التي بمعنى التحية، مقترنة -غالباً- بشبه الجملة )عليكم/
ينَ  ِ

َّ
عليك/عليه( لتدل -قطعاً- على معنى التحية، كما في قوله تعالى:«وَإذَِا جَاءَكَ ال

تَتَوَفَّاهُمُ  ينَ  ِ
َّ

أيضاً:«ال وقوله  )الأنعام/54(.  يْكُمْ« 
َ
عَل مٌ 

َ
سَل فَقُلْ  بآِيَاَتنَِا  يؤُْمِنوُنَ 

يْكُمُ« )النحل/32(. 
َ
مٌ عَل

َ
مَلَئكَِةُ طَيِّبِيَن يَقُولوُنَ سَل

ْ
ال

تدعو  فإنك  ووعداً،  وطلباً  دعاءً  عليكم(،  )السلام  التحية  عبارة  في  ونجد 
للمُسَلَّم عليه بالسلامة في الدين والنفس. قال القرطبي: ومعنى )سلام عليكم(: 
سلمّكم الله في دينكم وأنفسكم )القرطبي، 1967، 435/6(. وقال ابن حجر في 
معاني )السلام عليكم(: وقد اختلف في معنى السلام فنقل عياض أنَّ معناه: سلام 
الله أي - كلاءة الله- عليك وحفظه، كما يقال: الله معك ومصاحبك )العسقلاني، 
بمَِا  عَليَكُْمْ  مٌ 

َ
»سَل د.ت، 13/11(. ومعنى الدعاء يتجلى في قوله تعالى لأهل الجنة: 

ارِ« )الرعد/24(. يقولون هذا، وهو دعاء بدوام السلامة.  تُمْ فَنِعْمَ عُقْبَ الدَّ صَبَْ

البجيرمي:  قال  وحاله،  بدنه  في  يؤذيه  ما  كل  من  السلامة  له  تطلب  أيضاً  وإنك 
ومعناه طلب سلامته من النقائص )البجيرمي، د.ت، 216/1(. كما أنه وعدٌ بالسلام 
أو السلامة للمسلَّم عليه من المسلِّم، أي أنه لن يؤذيه ولن يمسّه بسوء، طالما أنه ألقى 
 للمخاوف وإزالة للوحشة 

ً
إليه السلام. وممّا يتصل بالوعد نجد في إلقاء السلام نزعا

تعالى: »وإذْ  قوله  في  ماثلًا  المعنى  هذا  نجد  ولعلنا  عليه،  المسلَّم  قلب  من  والرعب 
)الرعب  فالوجل  )الحجر/52(.  وجَِلوُنَ«  مِنكُْمْ  إِنَّا  قاَلَ  مًا 

َ
سَل فَقَالوُا  عَليَهِْ  دَخَلوُا 

مٍ آمَِنِيَن« )الحجر/46(. أي: 
َ

والخوف( زال عندما ألقوا السلام. وقوله: »ادْخُلوُهَا بسَِل
بسلامة. آمنين: أي من كل ما يقلق أو يخيف. 

وجاء في سفر )التكوين 23/43(: וַיּאֹמֶר שָׁלֹום לָכֶם אַל־תִּירָאוּ )فَقَالَ: »سَلامٌَ 



الجذر اللغوي )سلم( اشتقاقاته ودلالاته في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم |

العدد الثالث، يونيو، 2021م153

َافوُا(. فنجد أن السلام يمحو الخوف والوجل.
َ

كُمْ، لَا ت
َ
ل

وفي سفر )القضاة 23/6(: וַיּאֹמֶר לֹו יְהוָה שָׁלֹום לְךָ אַל־תִּירָא לאֹ תָּמֽוּת. 
فقال له الرب: )السلام لك. لا تخف فإنك لا تموت(. وكأن الله يطمئنه بأنه سيبقى 

سالماً، ليبعد عنه الخوف من الموت.

في  يتضح  وهذا  الجنة،  أهل  عند  التحية  صيغة  عليكم(  )السلام  أن  ويبدو 
وَهُمْ  يدَْخُلوُهَا  لمَْ  يْكُمْ 

َ
عَل مٌ 

َ
سَل نْ 

َ
أ نََّةِ 

ْ
ال صْحَابَ 

َ
أ »وَناَدَوْا  أسماؤه:  تقدّست  قوله 

يَطْمَعُونَ« )الأعراف/46(. ونجد ما يقابل هذه التحية في الكتاب المقدس، جاء في 
ְ� ית־הַנַּעַר הַלֵּוִי וַיִּשְׁאֲלוּ־לֹו ל 15/81(: וַיָּסוּרוּ שָׁמָּה וַיָּבֹאוּ אֶל־בֵּֽ  سفر )القضاة 
عَليَهِْ(. فالتعبير:  ، وسََلَّمُوا  غُلَامِ اللاَّويِِّ

ْ
ال بَيتِْ   

َ
إِل هُنَاكَ وجََاءُوا   

َ
إِل שָׁלֹֽום )فَمَالوُا 

)וַיִּשְׁאֲלוּ־לֹו לְשָׁלֹֽום، wayyšʼalū-lō lešalōm(، ترجمته الحرفية: وسألوا له السلام. 
التوراة  في  التركيب كثيراً  بالمعنى: وسلمّوا عليه. ويتكرر مثل هذا  ترُجمت  أنها  إلا 
مُونَ 

ِّ
يسَُل

َ
والإنجيل، جاء في سفر )صموئيل الأول 4/10( على غرار التركيب السابق: )ف

(. )וְשָׁאֲלוּ לְךָ לְשָׁלֹום( וְנָתְנוּ לְךָ שְׁתֵּי־לֶחֶם. ومثل  يْكَ وَيُعْطُونكََ رَغِيفَْ خُبٍْ
َ
عَل

ناَ 
َ
)أ التركيب نجده في الإنجيل، جاء في )رسالة بولس إلى أهل رومية 22/16(:  هذا 

ܫܠܳܡܟ݂ܽܘܢ،  ܒ݁ܰ ܐ݈ܢܳܐ  )ܫܳܐܶܠ   . الرَّبِّ فِ  يْكُمْ 
َ
عَل مُ 

ِّ
سَل

ُ
أ الرِّسَالةَِ،  هذِهِ  كَتبُِ  ترَْتِيوُسُ 

 .)šāʼel na bašlamkūn

الجملة  بشبه  المقدس  والكتاب  الكريم  القرآن  في  )السلام(  كلمة  تقترن  وقد 
مِنْ  لكََ  »فَسَلَمٌ  تعالى:  يقول  )عليكم/عليهم/عليه(،  بدل  )لكم/لهم/لك/له( 
َمِيِن« )الواقعة/91(. فقد اقترنت كلمة )سلام( بشبه الجملة )لك(. ولكنها  صْحَابِ الْ

َ
أ

لا تعني التحية هنا، جاء في تفسير هذه الآية: »أي سلامة لك يا محمد منهم فلا تهتم 
لهم، فإنهم سلموا من عذاب الله« )البغوي، 1409، 26/8(.

وقد كانت التحية والطلبة الرسولية من أجل الكنيسة هي: ليكن لكم سلام 
من الله: (عليكم النعمة والسلام من الله( )رسالة بولس الأولى إلى أهل كورنتس 



الجذر اللغوي )سلم( اشتقاقاته ودلالاته في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم |

العدد الثالث، يونيو، 2021م154

بل عطية من ملك  يسوع لتلاميذه: »سلام لكم«، وهي تحية  3/1()1(. وكانت تحية 
السلام لطرد الخوف: )وَقَالَ لهَُمْ:»سَلَامٌ لكَُمْ«( )لوقا 36/24()2(. ويختم يوحنا رسالته 
كَ. يسَُلِّمُ 

َ
بالسلام الذي يملأ الإنسان سعادة وفرح، فيرسله إلى كل المؤمنين: )سَلامٌَ ل

سْمَائهِِمْ( )رسَِالةَُ يوُحَنَّا الرَّسُولِ الثَّالِةَُ /15()3(. وتأتي 
َ
حِبَّاءِ بأِ

َ
حِبَّاءُ. سَلِّمْ عََ الأ

َ
عَليَكَْ الأ

كلمة )السلام( في الإنجيل دون أية إضافة، ومجردة من أداة التعريف، هكذا: )ܫܠܳܡ، 
لَامُ ياَ سَيِّدِي!« وَقَبَّلهَُ( )متى 49/26(.   يسَُوعَ وَقَالَ: »السَّ

َ
مَ إِل وَقتِْ تَقَدَّ

ْ
šlām(: )فَلِل

والسلام هو العهد بين السيد المسيح -عليه السلام- وتلاميذه، فقبل أن يفارقهم، 
عْطِيكُمْ( )إنجيل يوحنا 27/14(.

ُ
ترُْكُ لكَُمْ. سَلَامِ أ

َ
باركهم قائلً لهم: )سَلامًَا أ

وإن لم تقترن كلمة )السلام( بـ)عليكم(، ولم يعُرف أن قائلها يقصد التحية، 
نجد ورود كلمة )تحية( نفسها في سياق الكلام، فيتحدد معنى )السلام( بالتحية دون 
مٌ« 

َ
يَِّتُهُمْ فِيهَا سَل

َ
أدنى شك، كما في قوله عز وجل: »دَعْوَاهُمْ فِيهَا سُبحَْانكََ اللهُمَّ وَت

قَوْنهَُ 
ْ
يلَ يوَْمَ  يَِّتُهُمْ 

َ
)يونس/10(. بمعنى السلامة من كل مكروه. وقوله جل جلاله: »ت

عليهم:  يسلمّ  )سلام(:  القيامة.  يوم  الله  من  أي  تحيتهم:  )الأحزاب/44(.  مٌ« 
َ

سَل
)سلام قولًا من رب رحيم(. 

كما كانت تستخدم كلمة السلام في الكتاب المقدّس بمعنى التحية عند الوداع، 
שָׁלֹום  וַיּאֹמְרוּ  לֹו  הֲשָׁלֹום  לָהֶם  וַיּאֹמֶר  )التكوين 6/29(:  وهذا نجده في سفر 
ُ سَلامََةٌ«(. وفي سفر )القضاة20/19(: וַיּאֹמֶר 

َ
ُ سَلامََةٌ؟« فَقَالوُا: »ل

َ
)فَقَالَ لهَُمْ: »هَلْ ل

لَامُ لكََ«(. يخُْ: »السَّ הָאִישׁ הַזָּקֵן שָׁלֹום לָךְ )فَقَالَ الرَّجُلُ الشَّ

مٌ 
َ

وفي قوله تعالى )سلام عليك( على لسان نبيه إبراهيم )عليه السلام(: »قَالَ سَل
السيئة  مقابلة  ومتاركة على طريقة  توديع   ، )مريم/47(   » رَبِّ لكََ  سْتَغْفِرُ 

َ
سَأ يْكَ 

َ
عَل

بالحسنة.

وأيضاً: رسالة بولس الثانية إلى أهل كورنتس  2/1.  	1
وبنظر أيضاً: إنجيل يوحنا 19/20و إنجيل يوحنا 21/20 و إنجيل يوحنا 26/20. 	2

وورد التركيب: )ܫܠܳܡܳܐ ܢܶܗܘܶܐ ܥܰܡܳܟ݂( والترجمة الحرفية للعبارة هي: السلام يكون معك. 	3



الجذر اللغوي )سلم( اشتقاقاته ودلالاته في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم |

العدد الثالث، يونيو، 2021م155

والسلام الذي بمعنى التحية يعطي المسلَّم عليه الأمان من المسلِّم، وهذا نجده 
مٌ قَوْمٌ مُنكَْرُونَ« )الذاريات/25(، 

َ
مًا قَالَ سَل

َ
في قوله تعالى: »إِذْ دَخَلوُا عَليَهِْ فَقَالوُا سَل

فإنما رُفعِ الثاني )سلامٌ( لأن الرفع في باب الدعاء أبلغ)1(، فكأنه تحرَّى في باب الأدب 
حْسَنَ مِنهَْا« )النساء/86( ، ومن قرأ 

َ
المأمور به في قوله: »وَإذَِا حُيِّيتُمْ بتَِحِيَّةٍ فَحَيُّوا بأِ

م، وكان إبراهيم عليه السلام قد أوجس 
ْ
ل ا كان يقتضي السِّ لامَ لمَّ مٌ« فلأنَّ السَّ

ْ
»سِل

ماً، فقال 
ْ
سِل أنهم قد بذلوا له  مُسَلِّمِين تصوّر من تسليمهم  فلمّا رآهم  منهم خيفة، 

لي  جهتكم  من  حصل  كما  لكم  جهتي  من  ذلك  أنَّ  تنبيهاً  مٌ(، 
ْ
)سِل جوابهم:  في 

)الأصفهاني، 1997، ص422(. 

عََ  مٌ 
َ

و»سَل )الصافات/79(  عَالمَِيَن« 
ْ
ال فِ  نوُحٍ  عََ  مٌ 

َ
»سَل تعالى:  قوله  وفي 

مٌ 
َ

و»وَسَل )الصافات/120(  وَهَارُونَ«  مُوسَ  عََ  مٌ 
َ

و»سَل )الصافات/109(.  إِبرَْاهِيمَ« 
مُرسَْلِيَن« )الصافات/181(. كل هذا تنبيه من الله تعالى أنه جعلهم بحيث يثُنى 

ْ
عََ ال

عليهم، ويُدْعَ لهم )الأصفهاني، 1997، ص423-422(. 

3. )السلام( يعني السلامة من غضب الله وسخطه، أو السلامة من كل مكروه:

بمعنى:  )طه/47(.  هُدَى« 
ْ
ال بَعَ  اتَّ مَنِ  عََ  مُ 

َ
ل »وَالسَّ وجل-:  -عز  قوله  في  فالسلام 

السلامة من سخط الله لمن تبع هداه )الحجوري، 2016، ص314(. أو معناه أن من اتبع 
هدى الله سلم من  عذابه وسخطه )ابن منظور، 1994، »سلم«(. وهذا ما يدل عليه 
)السلام( في )رسالة بولس إلى أهل رومية 7/1(، إذ يقول: )نعِْمَةٌ وسََلَامٌ لكَُمْ مِنَ الِله(.

مًا« 
َ

سَل مًا 
َ

سَل قِيلً   
َّ

ثِيمًا*إِل
ْ
تأَ  

َ
وَل لغَْوًا  فِيهَا  يسَْمَعُونَ   

َ
»ل تعالى:  وقوله 

)الواقعة/25-26(، فهذا لا يكون لهم بالقول فقط، بل ذلك بالقول والفعل جميعاً 
َمِيِن«  صْحَابِ الْ

َ
مٌ لكََ مِنْ أ

َ
سَل

َ
)الأصفهاني، 1997، ص422(. وعلى ذلك قوله تعالى: »ف

عليك  سلمنا  على:  يدل  السلام  نصب  لأن  فعلية؛  جملة  تضمن  الملائكة  سلام  إن  القيم:  ابن  قال  	1
والجملة  عليكم،  سلامٌ  المعنى:  أن  على  يدل  رفعه  لأن  اسمية؛  جملة  تضمن  إبراهيم  وسلام  سلاماً، 
الاسمية تدل على الثبوت والتقرير، والفعلية تدل على الحدوث والتجدد، فكان سلامه عليهم أكمل من 
سلامهم عليه. ينظر: بدائع الفوائد، ابن قيم الجوزية، تحقيق: علي محمد العمران، مجمع الفقه الإسلامي، 

.157/2 1425هـ،  جدة، 



الجذر اللغوي )سلم( اشتقاقاته ودلالاته في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم |

العدد الثالث، يونيو، 2021م156

لأصحاب  ما  بين  قد  قال الزجاج:  أجلك،  من  سلامتهم  وقعت  أي  )الواقعة/91(. 
اليمين في أول السورة، ومعنى فسلام لك أي أنك ترى فيهم ما تحب من السلامة 

وقد علمت ما أعد لهم من الجزاء )ابن منظور، 1994، »سلم«(.

مًا« )الفرقان/63(. أي: سلامة 
َ

اَهِلوُنَ قَالوُا سَل
ْ
وفي قوله تعالى: »وَإذَِا خَاطَبَهُمُ ال

السلامة، أي:  منك أي براءة منك. وذكر الأصفهاني أن المعنى هنا: نطلب منكم 
 
ً
تسلما معناه  أن  منظور  ابن  وذكر  ص422(.   ،1997 )الأصفهاني،  القول  من  سداداً 

وبراءة لا خير بيننا وبينكم ولا شر، وليس السلام المستعمل في التحية لأن الآية 
قول سيبويه.  كله  هذا  المشركين؛  على  يسلموا  أن  يومئذ  المسلمون  يؤُمر  ولم  مكية 
، قال: ومنهم من 

ً
 أي تسلما

ً
وزعم أن أبا ربيعة كان يقول: إذا لقيت فلاناً فقل سلاما

 أي قالوا 
ً
يقول: سلام أي أمري وأمرك المبارأة والمتاركة. قال ابن عرفة:  قالوا سلاما

بأن  الجاهلية يحيون  العرب في  مأثم، وكانت  تعدٍّ ولا  فيه  ليس  فيه  يتسلمون  قولًا 
يقول أحدهم لصاحبه: أنعِْمْ صباحاً، وأبيتَ اللعن، ويقولون: سلام عليكم، فكأنه 
علامة المسالمة وأنه لا حرب هنالك، ثم جاء الله بالإسلام فقصروا على السلام وأمروا 
 ولا نجاهلكم، وقيل: قالوا سلاماً أي 

ً
بإفشائه؛ قال أبو منصور: نتسلم منكم سلاما

سداداً من القول وقصداً لا لغو فيه )ابن منظور، 1994، »سلم«(. 

به  يقصد  الذي  السلام  معنى  يبين  يوحنا  لسان  على  ورد  الذي  التالي  والكلام   
المسالمة الذي ليس فيه تعد ولا مأثم: )قَدْ كََّمْتُكُمْ بهِذَا لَِكُونَ لكَُمْ فَِّ سَلامٌَ. فِ 
عَالمَِ سَيَكُونُ لكَُمْ ضِيقٌ( )يوحنا 33/16(. والسلام الذي جاء على لسان صموئيل 

ْ
ال

مَدِينَةِ عِندَْ 
ْ
مٍْ. فَارْتَعَدَ شُيوُخُ ال

َ
 بَيتِْ ل

َ
يعني المسالمة وأنه لا حرب هنالك: )وجََاءَ إِل

سَلامٌَ مجيئُكَ؟« فَقَالَ: سَلامٌَ( )صموئيل 5-4/16(. וַיָּבאֹ בֵּית לָחֶם 
َ
اسْتِقْباَلِِ وَقَالوُا: »أ

ךָ 5 וַיּאֹמֶר ׀ שָׁלֹום. فقد تبدد  וַיֶּחֶרְדוּ זִקְנֵי הָעִיר לִקְרָאתֹו וַיּאֹמֶר שָׁלֹם בֹּואֶֽ
خوفهم حين عرفوا أن مجيئه سلام، ليس لغرض الحرب. وارتعاد وخوف الشيوخ هنا 
يشبه إلى حد كبير ارتعاد وخوف نبي الله إبراهيم )عليه السلام( من ضيفيه عندما 
دخلا عليه، لكنهما بادرا بالقول: )سلاماً( أي أن مجيئهما للسلام وليس لأي شيء 



الجذر اللغوي )سلم( اشتقاقاته ودلالاته في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم |

العدد الثالث، يونيو، 2021م157

مُنكَْرُونَ« )الذاريات/25(.  قَوْمٌ  مٌ 
َ

سَل قَالَ  مًا 
َ

سَل فَقَالوُا  عَليَهِْ  دَخَلوُا  »إِذْ  آخر غيره: 
مًا 

َ
وتكرر هذا السلام في سورة أخرى في قوله عز وجل: »وإذْ دَخَلوُا عَليَهِْ فَقَالوُا سَل

قاَلَ إِنَّا مِنكُْمْ وجَِلوُنَ« )الحجر/52(.

يخالطه  لا  الذي  والسلم  بالأمن  )البشرى(  للغير  السلام  إهداء  يتضمن  وقد 
الخوف، ولا يدانيه الوجل، وهذا يتبدى فيما ورد في )أعمال الرسل 23/15(: )وَكَتَبُوا 
مَمِ 

ُ
ينَ مِنَ الأ ِ

َّ
 الإخِْوَةِ ال

َ
مَشَايخُ وَالإخِْوَةُ يُهْدُونَ سَلامًَا إِل

ْ
يدِْيهِمْ هكَذَا:»الَرُّسُلُ وَال

َ
بأِ

نْطَاكِيَةَ وسَُورِيَّةَ وَكِيلِيكِيَّةَ(.
َ
فِ أ

وفيه أيضاً معنى: الدعاء لهم بالسلامة الدائمة. وهذا المعنى يتجلى في قوله تعالى 
يقولون  )الرعد/24(.  ارِ«  الدَّ عُقْبَ  فَنِعْمَ  تُمْ  صَبَْ بمَِا  عَليَكُْمْ  مٌ 

َ
»سَل الجنة:  لأهل 

هذا، وهو دعاء بدوام السلامة. وإلى هذا يؤول معنى )سلام( في قوله عز وجل: »قُلِ 
وقوله:  منه.  أمنة  )النمل/59(. وسلام:  اصْطَفَ«  ينَ  ِ

َّ
ال عِبَادِهِ  عََ  مٌ 

َ
وَسَل لِله  مَْدُ 

ْ
ال

أو  )الحجر/46(. أي: بسلامة. آمنين: أي من كل ما يقلق  آمَِنِيَن«  مٍ 
َ

بسَِل »ادْخُلوُهَا 
يخيف )الحجوري، 2016م، ص264(.

4. السلام مطلوب من الإنسان:

إن الله يطلب من الإنسان أن يجتهد ويجاهد في طلب السلام، فبه تتنزه روحه 
מֵרָע  סוּר   :)34/14 )المزامير  سفر  في  جاء  دائماً،  للخير  فيسعى  الشر،  عن  وقلبه 
הוּ )ويبتعد عن الشر ويعمل الخير، ويبغي السلام  וַעֲשֵׂה־טֹוב בַּקֵּשׁ שָׁלֹום וְרָדְפֵֽ

ويتبعه(.

الحق  لأن  والعدل،  الحق  يحب  كما  السلام  يحب  أن  الإنسان  من  الله  ويطلب 
עֲשׂוּ דַּבְּרוּ אֱמֶת אִישׁ אֶת־רֵעֵהוּ אֱמֶת וּמִשְׁפַּט שָׁלֹום  والعدل يجلبان السلام: תַּֽ
ם )قولوا الحق بعضكم لبعض، احكموا بالعدل في المحكمة وبما  שִׁפְטוּ בְּשַׁעֲרֵיכֶֽ
فأحبوا  בוּ(  אֱהָֽ וְהַשָּׁלֹום  וְהָאֱמֶת  السلام )زكريا 8/16(. وفي )زكريا19/8(:  يجلب 

الحق والسلام(.



الجذر اللغوي )سلم( اشتقاقاته ودلالاته في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم |

العدد الثالث، يونيو، 2021م158

بَعَ رضِْوَانهَُ  والله يمنح رضاه وجنته لمن يتبع طرق السلام: »يَهْدِي بهِِ الُله مَنِ اتَّ
السلام  دار  إلى  الموصلة  الدين،  في  السلامة  طرق  أي  )المائدة/16(.  لَمِ«  السَّ سُبُلَ 

السليمة من كل آفة، والمؤمّنة من كل مخافة، وهي الجنة )القرطبي، 1967م، 118/6(.

5. الأنبياء مرسلون من الله السلام لنشر السلام:

نعلمهم،  لم  والذين  الذين علمناهم  )عزّ وجل(،  الله  أرسلهم  الذين  الأنبياء  كل 
قد جاءوا لنشر السلام على الأرض وجعل الناس يلتئمون تحت رايته، ويدخلوه في 
القلوب فيصبح جزءاً من الإنسان، وهناك كثير من الإشارات في الكتب السماوية 
الثلاثة تؤكّد هذا الأمر. فها هو السيد المسيح )عليه السلام( يوصف بأنه )رئيس 
بالسلام لكل من  يبشّ  )sar šālōm(. وجاء  שַׂר־שָׁלֹֽום   :)7-6/9 )إشعيا  السلام( 
 ُ يبُشَِّ ائِيلَ  إِسَْ بنَِ   

َ
إِل رسَْلهََا 

َ
أ الَّتِ  كَِمَةُ 

ْ
)ال بأنه مرسل من الله -عز وجل-:  يؤمن 

لبني  كلمته  أرسل  الله  أن  أي   .)36/10 الرسل  )أعمال  مَسِيحِ( 
ْ
ال بيِسَُوعَ  لَامِ  باِلسَّ

إسرائيل تبشر بأن السلام سيكون بيسوع المسيح. وفي )رومية 5/1(: )وقد صار لنا 
سلام مع الله بربنا يسوع المسيح(. وهذا يؤول إلى أن السيد المسيح -عليه السلام- 
أنه جاء بالسلام من الله تعالى. وهكذا أوصى يسوع المسيح  أو  هو رسول السلام، 
وا اهْتِمَامًا  وْا. اِهْتَمُّ مَلوُا. تَعَزَّ

ْ
هَا الإخِْوَةُ افرْحَُوا. اِك يُّ

َ
خِيًرا أ

َ
-عليه السلام- تلاميذه: )أ

لَامِ سَيَكُونُ مَعَكُمْ. سَلِّمُوا بَعْضُكُمْ عََ  مَحَبَّةِ وَالسَّ
ْ
لَامِ، وَإلُِه ال وَاحِدًا. عِيشُوا باِلسَّ

 .)12-11/13 كُورِنْثوُسَ  هْلِ 
َ
أ  

َ
إِل الثَّانِيةُ  الرَّسُولِ  بوُلسَُ  )رسَِالةَُ  سَةٍ  مُقَدَّ بقُِبلْةٍَ  بَعْضٍ 

كما أن كل مؤمن يأخذ بكلام الله تعالى ويتبعه، ويتبع تعاليم رسله، ويؤمن بكتبه 
المرسلة، هو بالنتيجة مبشّ بالسلام والخير على الأرض )رومية 10/15(: )ومن ينادون 
بالإنجيل إنما يبشرون بالسلام وبالخيرات(. ومن يعمل لله، وفي سبيل الله، بقلب نقي 
ونيّة طيبة، فهو يصنع السلام، جاء في إنجيل )متّ 8/5-9( في مدح هؤلاء الصانعين: 

لَامِ(. هُمْ يُعَاينِوُنَ الَله. طُوبَ لصَِانعِِ السَّ نَّ
َ
بِ، لأ

ْ
قَل

ْ
نقِْيَاءِ ال

َ
)طُوبَ لِلأ

والنبي الذي يأتي بالسلام هو دليل على أنه مرسل بحق من الله عز وجل )إرميا 9/28(: 
رسَْلهَُ 

َ
نَّ الرَّبَّ قَدْ أ

َ
لَامِ، فَعِندَْ حُصُولِ كَِمَةِ النَّبِِّ عُرفَِ ذلكَِ النَّبُِّ أ  باِلسَّ

َ
ي تنَبََّأ ِ

َّ
)النَّبُِّ ال



الجذر اللغوي )سلم( اشتقاقاته ودلالاته في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم |

العدد الثالث، يونيو، 2021م159

ת ا(. הַנָּבִיא אֲשֶׁר יִנָּבֵא לְשָׁלֹום בְּבאֹ דְּבַר הַנָּבִיא יִוָּדַע הַנָּבִיא אֲשֶׁר־שְׁלָחֹו יְהוָה בֶּאֱמֶֽ حَقًّ

6. السلام بمعنى )الاستسلام(:

قَوُا 
ْ
ل
َ
فَأ نْفُسِهِمْ 

َ
أ مَلَئكَِةُ ظَالمِِ 

ْ
ال تَتَوَفَّاهُمُ  ينَ  ِ

َّ
»ال لمَ( في قوله تعالى:  فكلمة )السَّ

الموت  عند  وانقادوا  بالربوبية  أقرّوا  أي  الاستسلام،  أي  )النحل/28(.  لمََ«  السَّ
لوُكُمْ فَلمَْ  إِنِ اعْتََ

لمَ( في قوله عزّ وجلّ: »فَ )القرطبي، 1967م، 99/10(. وكذا معنى )السَّ
لمََ فَمَا جَعَلَ الُله لكَُمْ عَليَهِْمْ سَبِيلً« )النساء/90(. أي:  كُْمُ السَّ

َ
قَوْا إِل

ْ
ل
َ
يُقَاتلِوُكُمْ وَأ


َ

قَوْا  إِل
ْ
ل
َ
الصلح فانقادوا واستسلموا )البغوي، 1409هـ 261/2(. ومثله قوله تعالى: »وَأ

لمََ وضََلَّ عَنهُْمْ مَا كَنوُا يَفْتَُونَ« )النحل/87(. ومن الاستسلام ما في  الِله يوَْمَئِذٍ السَّ
ا قَضَيتَْ وَيسَُلِّمُوا تسَْلِيمًا«)النساء/65(.  نْفُسِهِمْ حَرجًَا مِمَّ

َ
دُوا  فƌِأ ƌيَِ

َ
قوله تعالى: »ثُمَّ  ل

أي: ينقادوا إلى أمرك انقياداً )البغوي، 1409هـ 246/2(. 

وجاءت كلمة )שָׁלֹום( السلام، في التوراة بمعنى الاستسلام أيضاً: )فإذا اسْتسَْلمََتْ 
עַנְךָ וּפָתְחָה לָךְ. وفتحت لكم أبوابها( )التثنية 11/20(. וְהָיָה אִם־שָׁלֹום תַּֽ

7. دار السلام هي الجنّة:

لَمِ عِندَْ رَبِّهِمْ« )الأنعام/127(. دار السلام هي الجنة  قال الله تعالى: »لهَُمْ دَارُ السَّ
دَارِ 

َ
يدَْعُو  إِل »وَالُله  الدار:  هذه  إلى  عباده  يدعو  والله   .)83/7 1967م،  )القرطبي، 

لَمِ«  بَعَ رضِْوَانهَُ سُبُلَ السَّ لَمِ« )يونس/25(. وإلى هذا يؤول: »يَهْدِي بهِِ الُله مَنِ اتَّ السَّ
)المائدة/16( أي طرق السلامة في الدين، الموصلة إلى دار السلام السليمة من كل آفة، 

والمؤمّنة من كل مخافة، وهي الجنة )القرطبي، 1967م، 118/6(.
بلا  بقاء  فيها  إذ  الجنة،  في  إلا  ليست  الحقيقية  السلامة  أن  الأصفهاني  وذكر 
فناء، وغِنى بلا فقر، وعِزُّ بلا ذُلّ، وصِحّة بلا سَقَم، كما في الآيات السابقة، ويجوز 
بن  وروى يحيى  ص421(.  1997م،  )الأصفهاني،  السلامة  من  ذلك  كل  يكون  أن 
جابر أن أبا بكر قال: السلام أمان الله في الأرض. وقوله تعالى: لهم دار السلام عند 
ربهم، قال بعضهم: السلام هاهنا الله، ودليله: السلام المؤمن المهيمن، قال الزجاج: 



الجذر اللغوي )سلم( اشتقاقاته ودلالاته في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم |

العدد الثالث، يونيو، 2021م160

دار  وهي  تفنى،  ولا  تنقطع  لا  التي  الدائمة  السلامة  دار  لأنها  السلام  دار  سميت 
السلام،  دار  للمؤمنين  أي  إسحاق:  وقال أبو  والأسقام،  والهرم  الموت  من  السلامة 
وقال: دار السلام الجنة لأنها دار الله -عز وجل- فأضيفت إليه تفخيماً لها كما قيل 

للخليفة عبد الله؛ وقد سلم عليه )ابن منظور، 1994، »سلم«(.

وفي الكتاب المقدس ورد التركيب )أرض السلام( الذي يقابل في القرآن الكريم 
لامَِ( )إرميا 5/12(.  رْضِ السَّ

َ
)دار السلام(، جاء في سفر إرميا: )وَإنِْ كُنتَْ مُنبَْطِحًا فِ أ

וּבְאֶרֶץ שָׁלֹום אַתָּה בֹוטֵחַ . كما ورد التركيب )مراعي السلام(، إذ نقرأ في سفر 
(. וְנָדַמּוּ  جْلِ حُُوِّ غَضَبِ الرَّبِّ

َ
لامَِ مِنْ أ )إرميا 36/25-37( أيضاً: )وَبَادَتْ مَرَاعِ السَّ

ה. لكن )مراعي السلام( هنا كناية عن الراحة  נְאֹות הַשָּׁלֹום מִפְּנֵי חֲרֹון אַף־יְהוָֽ
والطمأنينة، فلا سلام والرب غاضب. والأرض التي يرثها المؤمنون هي أرض الجنة، 
رضَْ، ويتمتعونَ بسلامٍ عظيمٍ( 

َ
ثوُنَ الأ ودَُعَءُ فَيَِ

ْ
ا ال مَّ

َ
التي ليس فيها إلا السلام: )أ

ירְשׁוּ־אָרֶץ וְהִתְעַנְּגוּ עַל־רֹב שָׁלֹֽום. )المزامير 11/37(. וַעֲנָוִים יִֽ
في  للمؤمنين  ميراثها  المقصود  وإنما  الدنيا،  في  يكون  لا  هنا  الأرض  وميراث 
الآخرة، وأرض الجنة التي وعدها الله المتقين، هي أرض الجنة التي لا يوجد فيها إلا 
الجنة:  أهل  لسان  تعالى على  الكلام قوله  يؤيد هذا  المؤمن.  بها  يتلذذ  التي  السلامة 
نشََاءُ«  حَيثُْ  نََّةِ 

ْ
ال مِنَ   

ُ
أ نتَبََوَّ رضَْ 

َ ْ
ال وْرَثَنَا 

َ
وَأ وعَْدَهُ  صَدَقَناَ  ي  ِ

َّ
ال لِله  مَْدُ 

ْ
ال »وَقَالوُا 

)الزمر/74( ويتأكّد أيضاً في هذه الآية أن المقصود بميراث الأرض هي أرض الجنة، 
يرَِثُهَا  رضَْ 

َ ْ
نَّ ال

َ
أ رِ 

ْ
ك بَعْدِ الذِّ بُورِ مِنْ  وإلى ذلك يؤول قوله تعالى: »وَلقََدْ كَتَبنَْا فِ الزَّ

الِوُنَ« )الأنبياء/105(. والزبور، كما قال ابن عباس والضحّاك، التوراة،  عِبَادِيَ الصَّ
والذكر الكتب المنزلة بعد التوراة. وقال الشعبي: الزبور كتاب داود -عليه السلام- 

والذكر التوراة، وقيل الزبور: زبور داود )البغوي، 1409هـ 358/5(.

عِبَادِيَ  يرَِثُهَا  رضَْ 
َ ْ
ال نَّ 

َ
أ رِ 

ْ
ك بَعْدِ الذِّ مِنْ  بُورِ  الزَّ فِ  كَتَبنَْا  »وَلقََدْ  والآية الأخيرة: 

الِوُنَ« هي التي يشير بها الله تعالى إلى الكلام الذي سبق ذكره في مزامير داود  الصَّ



الجذر اللغوي )سلم( اشتقاقاته ودلالاته في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم |

العدد الثالث، يونيو، 2021م161

عظيمٍ()1(.  بسلامٍ  ويتمتعونَ  رضَْ، 
َ
الأ ثوُنَ  فَيَِ ودَُعَءُ 

ْ
ال ا  مَّ

َ
)أ وهي:  السلام-  -عليه 

فميراث أرض الجنة للمؤمن وللعباد الصالحين، والودعاء، أي الصالحين والمتوكلين على 
الله. فقد ورد في المزمور نفسه بدل كلمة )الودعاء( كلمة )الصالحون أو الصديقون(: 
ְ� ירְשׁוּ־אָרֶץ וְיִשׁ ن)الصالحون يرثون الأرض، ويسكنون فيها إلى الأبد( צַדִּיקִים יִֽ

יהָ )المزامير 29/37(. כְּנוּ לָעַד עָלֶֽ

أمّا الذين  يرثون أرض الجنة،  المباركون، هم من  أو  يباركهم الله،  أن الذين  كما 
يلعنهم الله فلا مقام لهم فيها: )الذين يباركهم الله يرثون الأرض، والذين يلعنهم 

תוּ. ينزعون منها )المزامير 37/22()2(. כִּי מְבֹרָכָיו יִירְשׁוּ אָרֶץ וּמְקֻלָּלָיו יִכָּרֵֽ

وميراث الأرض تكرر في القرآن الكريم في أكثر من آية، وهو يقصد به ميراث 
جزاء  )الفردوس(  بكلمة  مقترنة  جاءت  )يرثون(  كلمة  أن  حتى  الجنة،  أرض 
فِردَْوسَْ« )المؤمنون/11(. وجاء )الميراث( 

ْ
ينَ يرَِثوُنَ ال ِ

َّ
للمؤمنين، وذلك في قوله تعالى: »ال

)الزخرف/72(.  ورِثْتُمُوهَا« 
ُ
أ الَّتِ  نََّةُ 

ْ
ال كَ 

ْ
»وَتلِ تعالى:  قوله  في  بالجنة  مقترناً  أيضاً 

ورِثْتُمُوهَا« )الأعراف/43(. وقوله: 
ُ
أ نََّةُ 

ْ
ال كُمُ 

ْ
تلِ نْ 

َ
أ »وَنوُدُوا  تعالى:  وكذلك في قوله 

نََّةُ الَّتِ نوُرثُِ مِنْ عِبَادِناَ مَنْ كَنَ تقَِيًّا« )مريم/63(. وهاهو نبي الله إبراهيم 
ْ
كَ ال

ْ
»تلِ

-عليه السلام- يدعو ربّه أن يجعله من ورثة الجنة، يقول تعالى على لسان إبراهيم: 
نِ مِنْ وَرَثةَِ جَنَّةِ النَّعِيمِ« )الشعراء/85(. كما أن موسى -عليه السلام- يذكر 

ْ
»وَاجْعَل

لبني إسرائيل أن أرض الجنة لله يورثها لمن يشاء من عباده المتقين، قال عز وجل: »إِنَّ 
رضَْ لِله يوُرِثُهَا مَنْ يشََاءُ مِنْ عِبَادِهِ« )الأعراف/128()3(.

َ ْ
ال

الودعاء يرثون الأرض، ويتأكّد في هذا السفر أن  1	 ينظر أيضاً في سفر متى 5/5 المعنى نفسه، وهو أن 
عظيم. السماء  في  أجركم  لأن  وابتهجوا،  افرحوا   :12/5 في  للودعاء  يقول  لأنه  الجنة،  أرض  هو  المقصود 

2	 وينظر كذلك المزامير 9/37.
فُسّ معنى الأرض هنا بــ)أرض مصر( وفُسّت أيضاً بالجنة. ينظر تفسير البغوي 267/3. ونميل إلى أن  	3
المقصود بها أرض الجنة، مقارنة مع الآيات المشابهة التي ذكرناها في ميراث الأرض، كما أن الآية تختتم 

بالعاقبة للمتقين، وعاقبة المتقين هي الجنة. والله أعلم.



الجذر اللغوي )سلم( اشتقاقاته ودلالاته في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم |

العدد الثالث، يونيو، 2021م162

الخاتمة:
الثلاث  اللغات  بين  مشترك  أصل  )سلم(  اللغوي  الجذر  أن  واضحاً  بدا  لقد 
اللغات  هذه  في  واشتقاقاته  معانيه  ووجدنا  والآرامية-السريانية،  والعبرية  العربية 
واحدة. مع النظر في تغير الدلالات وتنوعها من اشتقاق إلى آخر ومن لغة إلى أخرى. 
وقد كشف البحث عن المعاني الأصيلة لمشتقات الجذر )سلم( عن طريق دراسة 

دلالتها في العربية ومقارنة دلالتها بشقيقات العربية العبرية والسريانية.

العناصر  من  وافراً  عدداً  )سلم(  الجذر  لاشتقاقات  السياقي  المعنى  أعطى  لقد 
في  الواردة  سياقاتها  في  )سلم(  الجذر  مشتقات  البحث  أورد  وقد  الجديدة  الّدلالّية 

التوراة والإنجيل والقرآن الكريم؛ وتعرّفنا على معناها السياقي الدقيق. 

رأينا أن الصيغ الفعلية المشتقة من الجذر اللغوي )سلم( كما وردت في الكتب 
الفعل  ويشير  المزيد،  الثلاثي  من  أو  المجرد  الثلاثي  من  جاءت  الثلاثة،  السماوية 
الثلاثي المجرّد في اللغة العربية إلى معنى الأمان والبراءة، ويشير في العبرية والسريانية 
إلى معنى: تمَّ أو انتهى أو كَمُلَ. كما يشير إلى معنى: صالحَ، وفّق بين، حالفَ، سلمَّ، 
كما أنه يدل على معنى )نجى( من العقاب، كما جاء في التوراة. والمعاني في العربية وما 

يقابلها في العبرية والسريانية تتقاطع وتتوافق إلى حد كبير.

أمّا الثلاثي المزيد بالتضعيف )سلمَّ( فوجدناه دلَّ في العربية على أكثر من معنى، 
وأذعنَ.  انقادَ  بمعنى  أيضاً  ويأتي  ولطفَ،  ذلك  من  عصمَ  الكريم:  القرآن  في  منها 
، أنهى، أنجزَ، دفعَ، جازى.  ويقابل الفعل )سلمّ( في العبرية )illēmš( ويدل على: أتمَّ
ويشير )سلمّ( )allēmš( في السريانية إلى معاني: تمّم، كمّل، وفّ )نذراً(، صلحّ، رصّع، 
سلمّ، ودّع، مات. فمن معاني )سلمّ( ومصدره في العبرية والسريانية )وافق، اتفق...
دَكُمْ فَلَ 

َ
وْل

َ
نْ تسَْتَضِْعُوا أ

َ
ردَْتُمْ أ

َ
اتفاق(. وهذا المعنى وجدناه في قوله تعالى: »وَإنِْ أ

مَعْرُوفِ«. أي: إذا أنفقتم ما اتفقتم عليه من 
ْ
مْتُمْ مَا آتَيَتُْمْ باِل

َّ
جُناَحَ عَليَكُْمْ إِذَا سَل

النفقة والإرضاع.

تُمْ 
ْ
لفََشِل كَثِيًرا  رَاكَهُمْ 

َ
أ وَلوَْ  قَلِيلً  مَنَامِكَ  فِ  الُله  يرُِيكَهُمُ  »إِذْ  تعالى:  قوله  وفي 



الجذر اللغوي )سلم( اشتقاقاته ودلالاته في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم |

العدد الثالث، يونيو، 2021م163

مَ( 
َّ
دُورِ«. دلّ الفعل )سَل بذَِاتِ الصُّ عَلِيمٌ  إِنَّهُ  مَ 

َّ
سَل مْرِ وَلكَِنَّ الَله 

َ ْ
َنَازَعْتُمْ فِ ال

َ
وَل

على معنى )الصيانة والحفظ(، أي: ولكن الله صانكم وحفظكم. ومعنى الصيانة 
)ܫܰܠܶܡܘ،  كلمة  ووردت  كما  الآرامية،  النقوش  في  ماثل  )سلمّ(  الفعل  في  والحفظ 

šalēmo( بمعنى الرعاية والحفظ، في الإنجيل.

وورد  استسلم،  أو  أمره،  فوّض  أو  انقاد،  بمعنى  العربية  )أسْلمََ( في  الفعل  ويأتي 
هذا المعنى تماماً في الكتاب المقدّس، أي معنى تفويض المرء أمره لله عزّ وجل، إذ 
تِيكَ 

ْ
مْ. بذِلكَِ يأَ

َ
يجد الراحة والإطمئنان والسلام، جاء في سفر أيوب: »تَعَرَّفْ بهِِ وَاسْل

.» خَيٌْ

ويعني  الكريم،  القرآن  في  بكثرة  موجود  )مُسْلِم(  الفاعل  اسم  أن  ولاحظنا 
غالباً: )مُنقْاد، مطيع، مخلِص، مُفَوِّض(، على حين لم نجد هذه الصيغة في التوراة أو 
الإنجيل، بل جاءت صيغة أخرى مساوية في المعنى لاسم الفاعل )مُسالمِ( في العربية 
وعدم  السّلام  إلى  يميل  مؤذٍ،  غير  يعني:  والذي  من )سالمَ(،  فاعل  اسم  هو  الذي 
النَّاسَ. ففي الإنجيل جاءت صيغة )ܡܫܰܠܡܳܢܳܐ،  يسَُالمُِ  مَنْ  الاعتداء، ورجَُلٌ مُسَالمٌِ: 
mšalmānā(، بمعنى: كامل، وبصيغة الجمع: )ܡܫܰܠܡܳܢܺܝܢ، mšalmānīn( )كاملين(. 

 ،)hāhišlīm ،لمََ(، و)הִשְׁלִימָה
ْ
وفي التوراة نجد الفعل المزيد )הִשְׁלִימ، hišlīm( )سَا

 )šolēmīm ،לֵמִים بمعنى: سالتَْ، أمّا )مسالمِ( فوردت في التوراة بصيغة الجمع: )שְֽׁ
مسالمون، وصيغة المؤنث: )שְׁלֻמֵי، šelumē( مسالمَِة.

ولنا أن نقول في هذا المجال أن معنى صيغة اسم الفاعل )مسلِم(، فيها من المعنى 
الناس من  المسلم من سلمَ  فإذا كان  )مسالمِ(،  الذي نجده في معنى  الكثير  الشيء 
لسانه ويده، كما قال الرسول محمد )صلى الله عليه وسلم(، فإن المسالم هو الذي لا يؤذي الناس ولا 

يعتدي عليهم.

المعنى  وهذا  )استسلم(،  معنى  يتضمن  )مسلم(  الفاعل  اسم  أن  لاحظنا  كما 
مُسْلمِِيَن« أي: من المستسلمين لأمر 

ْ
ال مِنَ  كُونَ 

َ
أ نْ 

َ
أ مِرْتُ 

ُ
»وَأ واضح في قوله تعالى: 

سْلِم(، وهذ يبدو واضحاً 
َ
الله، وإضافة إلى معنى الاستسلام، فيه معنى فعل الأمر )أ



الجذر اللغوي )سلم( اشتقاقاته ودلالاته في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم |

العدد الثالث، يونيو، 2021م164

، فلفظه  نْتُمْ مُسْلمُِونَ«. أي: مستسلمون منقادون لما أوحي إليَّ
َ
في قوله تعالى: »فَهَلْ أ

اشتقاق،  أمر، أي: أسلموا. ومعنى الاستسلام وجدناه في أكثر من  استفهام ومعناه 
سْلمََا(.

َ
لمَ(، )تسَْلِيمًا(، )أ مثل: )السَّ

مَةٌ( جاءت في القرآن الكريم وصفاً لبقرة موسى )عليه 
َّ
صيغة اسم المفعول )مُسَل

للديةَ  وصفاً  مَةٌ( 
َّ
)مُسَل جاءت  كما  العمل،  وآثار  العيوب  من  سالمة  أي  السلام(، 

، وجاءت بمعنى كاملة، مؤداة، معطاة، ووردت في الإنجيل 
ً
المقدّمة لأهل المقتول خطأ

صيغة )ܡܫܰܠܡܳܢܳܐ، mšalmānā(، بمعنى:كامل؛ فنستطيع أن نضيف معنى: )كاملة( 
إلى بقرة موسى )عليه السلام(.

واستطعنا أن نستشف معنى )سليم( في التركيب الوصفي )قلب سليم(، من خلال 
بعض القرائن المقالية المنفصلة المذكورة في القرآن أو في التوراة أو في الإنجيل، فجاء 
في القرآن الكريم التركيب )قلب منيب( أي خاضع لله، وجاء في الإنجيل التركيب 
)قلب نقي( وهو القلب التائب عن الخطية والطالب الالتصاق بالله ومحبة الناس، 

كما أن )القلب السليم( في التوراة دلَّ على القلب المخلص الكامل، أو الصحيح.

وتبيّ لنا أن اطلاق اسم الآلة )سُلمّ( من باب المجاز، لأن من يصعد عليه يبتغي 
السلام أو السلامة أو النجاة، وهذا هو الغرض من اشتقاقه.

)السريانية(،  والآرامية  العربية  بين  )سليمان(  الاسم  صيغة  تطابق  جلياً  وبدا 
والاسم في العربية ليس أعجمياً كما قيل، بل هو عربي أضيفت إليه الواو والنون 
الموجودة في الصيغة السريانية )ܫܠܶܝܡܽܘܢ، šlēmūn(، وهذه اللاحقة )وناُ( هي أداة 
تلحق الأسماء المصغّرة. وعلى ذلك يكون الاسم المصغّر في العربية هو )سُليَمْ(، وممّا 
دلّ على ذلك استخدام الاسم من قبل الشعراء بدون الألف والنون، كما رأينا عند 
الألف  وجود  أمّا  )سليمان(.  أراد  وكلاهما  )سلّام(  الحطيئة  وعند  )سُليَمْ(  النابغة 
بعد  السريانية،  في  المصغّر  الاسم  بصيغة  تأثرّه  جلياً  فيبدو  الاسم  نهاية  في  والنون 
ويعني  والشين.  السين  بين  والإبدال  العربية،  في  ألف  إلى  السريانية  الواو  انقلاب 
لم  مٌ لرجل أي هو مسالم، فالسَّ

ْ
لم والسلام، فيقال رجل سَل لم والسِّ الاسم عربياً السَّ



الجذر اللغوي )سلم( اشتقاقاته ودلالاته في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم |

العدد الثالث، يونيو، 2021م165

على الصفة عربياً يعني المسالم. فجاءت )سليمان( في العبرية والعربية لمعنى واحد 
وهو المسالم.

على  الكريم  القرآن  في  لام(  السَّ م، 
ْ
ل والسِّ لمَ،  والسَّ م، 

ْ
ل )السَّ المصادر  صيغ  دلتّ 

الصلح أو الاستسلام، كما ورد لفظ )שָׁלֹום( في التوراة أيضاً بمعنى )الصّلح(. أمّا 
القرآن  في  فقط  وردت  بل  والإنجيل،  التوراة  في  ترد  فلم  )الإسلام(  المصدر  صيغة 
والامتثال  له  والانقياد  ديان 

َ
الأ من  دين  أي  على  لله  الخضوع  والإسلام  الكريم، 

لأوامره. كما أن من معانيه: الصلح مع الله والإيمان به.

والتوراة  الكريم  القرآن  في  ورد  فقد  تعالى،  الله  أسماء  من  كاسم  لامُ  السَّ أمّا 
النقص  من  لسلامته  وجلّ؛  عزّ  له  كمال  السلام-صفة  ذي  بمعنى:  وهو  والإنجيل، 
والعيب والفناء، والله هو »صانع السلام«، و»إله السلام« وهو مصدر ومانح كل سلام 

وخير وبركة، كما وصف الله نفسه بأنه »رب السلام« و»معطي السلام«.

التوراة  في  استخدمت  فقد  )السلام(،  كلمة  عليها  دلتّ  التي  المعاني  عن  أمّا 
برء  التي هي  المادية(،  )السلامة  الكريم في أكثر من معنى، منها  والإنجيل والقرآن 
من العلل والأمراض، أو طمأنينة بسلامة الجسد من أي مكروه. و)السلام( أيضاً 
التحية في الأديان الثلاثة، ويقصد بها -غالباً- الاطمئنان والسرور والراحة، وجاءت 
مقترنة -غالباً- بشبه الجملة )عليكم/عليك/عليه( لتدل -قطعاً- على معنى التحية، 
بدوام  فهو دعاء  ووعداً،  )السلام عليكم(، دعاءً وطلباً  التحية  ووجدنا في عبارة 
السلامة، وهو طلب سلامته من النقائص، وهو وعدٌ بالسلام أو السلامة للمسلَّم 
عليه من المسلِّم، وإلقاء السلام كذلك نزع للمخاوف وإزالة للوحشة والرعب من 

قلب المسلَّم عليه. 

وقد تقترن كلمة )السلام( -التحية- في الكتاب المقدس، كما رأينا، بشبه الجملة 
مقترنة  بالسلام  التحية  بدل )عليكم/عليهم/عليه(. وعموماً  )لكم/لهم/لك/له( 
بـ)عليك( أو بـ)لك(، أو تأتي -أحياناً- دون أية إضافة، هي هدية ومنحة يتبادلها 

الطرفان: المسلِّم، والمسلَّم عليه، لإضفاء نوع من الطمأنينة والأمان.



الجذر اللغوي )سلم( اشتقاقاته ودلالاته في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم |

العدد الثالث، يونيو، 2021م166

واستطعنا أن نستشف معنى )السلام( الذي يقصد به التحية، من خلال بعض 
القرائن المقالية المتصلة المذكورة في السياق، فوجدنا -مثلًا- كلمة )تحية( نفسها ترد 

في سياق الكلام.

آفة،  كل  من  السليمة  الدار  هذه  المؤمنين  جزاء  والجنة  الجنة،  هي  السلام  ودار 
والمؤمّنة من كل مخافة، دار السلامة الدائمة التي لا تنقطع ولا تفنى، وهي دار السلامة 
من الموت والهرم والأسقام. والأرض التي يرثها المؤمنون هي أرض الجنة، كما ورد في 

التوراة والإنجيل والقرآن الكريم.

المصادر والمراجع:
أ- العربية:

- القرآن الكريم.
- الكتاب المقدّس.

	1 إبراهيم، د. رجب عبد الجواد، )1423هـ/2002م(، معجم المصطلحات الإسلامية في المصباح .
المنير، دار الآفاق العربية، القاهرة، ط/1.

	2 اللغات . ضوء  في  مقارنة  دراسة  الآامية،  الممالك  نقوش  لغة  1984م،  فاروق،  إسماعيل، 
السامية، رسالة ماجستير، جامعة حلب، كلية الآداب والعلوم الإنسانية،.

	3 ديوان زهير بن أبي سلمى، تحقيق: علي حسن . 1988هـ(،  م-  أبي سلمى، زهير، )1408 
فاعور، دار الكتب العلمية، بيروت، ط/1.

	4 عادل . وحققه:  جمعه  الأنصاري،  الأحوص  شعر  )1411هـ-1990م(،  الأنصاري،  الأحوص 
سليمان جمال، قدّم له: د. شوقي ضيف، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط/2.

	5 الأصفهاني، الراغب، )1418هـ/1997م (، مفردات ألفاظ القرآن، تحقيق: صفوان عدنان .
داوودي، دار القلم، دمشق، ط/2.

	6 أمواج . العربية،  اللغة  مجمع  الوسيط،  المعجم  )1987م(،  وآخرون،  إبراهيم  د.  أنيس، 
للطباعة والنشر، بيروت-لبنان، ط/2.

	7 حاشية البجيرمي على المنهاج، المكتبة الإسلامية، . البجيرمي، سليمان بن محمد، )د.ت(، 
ديار بكر- تركيا، ط1.



الجذر اللغوي )سلم( اشتقاقاته ودلالاته في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم |

العدد الثالث، يونيو، 2021م167

	8 تفسير البغوي، معالم التنزيل، تحقيق: . أبو محمد الحسين بن مسعود، )1409هـ(  البغوي، 
محمد عبد الله النمر وآخرين، دار طيبة، الرياض.

	9 ل لألفاظ القرآن الكريم، . جبل، د.محمد حسن حسن، )2010م(، المعجم الاشتقاقي المؤصَّ
لٌ ببيان العلاقات بين ألفاظ القرآن الكريم بأصواتها وبين معانيها، مكتبة الآداب،  مؤصَّ

مصر، القاهرة، ط/1.
.	10 الجواليقي، أبو منصور، )1990م(، المعرّب من الكلام الأعجمي على حروف المعجم، تحقيق: 

أحمد محمد شـاكر، طبعة جديدة بتحقيق: د. ف. عبد الرحيم، دار القلم، دمشـق، ط1.
.	11 ابن الجوزي، )1987م(، تفسير زاد المسير في علم التفسير، دار الفكر، بيروت.
.	12 الحجوري العُمري، أبو عمر عبدالكريم بن أحمد )1437هـ/2016م(، نعمة المنّان بتفسير 

وبيان كلمات القرآن، السنة للنشر والتوزيع، المملكة العربية السعودية، الرياض، ط/1.
.	13 الحطيئة، )1413هـ-1993م(، ديوان الحطيئة، دراسة وتبويب: د. مفيد قميحة، دار الكتب 

العلمية، بيروت/لبنان، ط/1.
.	14 رسالة  الكريم،  القرآن  في  الأعلام  )1421هـ/2000م(،  حسين،  مصلح  أحمد  دريدي، 

ماجستير، جامعة النجاح، نابلس، فلسطين.
.	15 الذييب، د. سليمان، )1427هـ/2006م(، معجم المفردات الآرامية القديمة، دراسة مقارنة، 

مطبوعات مكتبة الملك فهد الوطنية، الرياض.
.	16 الرحمن في  تيسير  السعدي،  تفسير  )نسخة مصورة د.ت(،  ناصر  الرحمن  السعدي، عبد 

تفسير كلام المنان، مؤسسة الرسالة.
.	17 طنطاوي، محمد سيد، )1998/1997م(، التفسير الوسيط للقرآن الكريم، دار نهضة مصر 

للطباعة والنشر والتوزيع، الفجالة - القاهرة، ط/1.
.	18 عبد الملك، بطرس، وآخرون، )1981م(، قاموس الكتاب المقدس الكامل، تأليف نخبة من 

الأساتذة ذوي الاختصاص ومن اللاهوتيين، منشورات مكتبة المشعل في بيروت بإشراف 
رابطة الكنائس الإنجيلية في الشرق الأوسط، ط/6.

.	19 العسقلاني، أحمد بن علي بن حجر، )د.ت(، فتح الباري شرح صحيح البخاري، تحقيق: 
محب الدين الخطيب، دار المعرفة، بيروت.

.	20 عمر، أحمد مختار، )1429هـ/2008م(، معجم اللغة العربية المعاصرة، عالم الكتب، القاهرة، 
ط/1.



الجذر اللغوي )سلم( اشتقاقاته ودلالاته في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم |

العدد الثالث، يونيو، 2021م168

.	21 قباوة، ماريا، )2016م( دليل الأعلام في الكتاب المقدس، مجلة التراث الأرثوذكسي، ع/16، 
ديسمبر.

.	22 القرطبي، أبي عبدالله محمد بن أحمد )1387هـ/1967م(، تفسير القرطبي الجامع لأحكام 
القرآن، دار الكاتب العربي، القاهرة. 

.	23 الشعب،  دار  القرآن ،  لأحكام  الجامع  )1967م(،  الأنصاري،  أحمد  بن  القرطبي، محمد 
القاهرة.

.	24 بدائع  الدين،)1425هـ(،  شمس  سعد  بن  أيوب  بن  بكر  أبي  بن  محمد  الجوزية،  قيم  ابن 
الفوائد، تحقيق: علي محمد العمران، مجمع الفقه الإسلامي، جدة.

.	25 ابن كثير، أبو الفداء، إسماعيل بن عمر، )1988م(، تفسير القرآن العظيم، قدّم له: يوسف 
مرعشلي، بيروت، دار اعلمرةف.

.	26 كمال، ربحي، )1975م(، المعجم الحديث، عبري- عربي، دار العلم للملايين، بيروت، ط/1.
.	27 اللغة  في  السامي  المشترك  مفردات  معجم  )1429هـ/2008م(،  علي،  حازم  د.  الدين،  كمال 

العربية، راجعه وقدّم له: د. رمضان عبد التواب، مكتبة الآداب، القاهرة، ط/1.
.	28 ابن منظور، )1994م(، لسان العرب، دار صادر، بيروت، ط/3.
.	29 النابغة الذبياني، )، د.ت(، ديوان النابغة الذبياني، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، ط/2، 

دار المعارف، القاهرة.
.	30 هبو، د. أحمد ارحيّم، )1975-1976م(، المدخل إلى اللغة السريانية وآدابها، مديرية الكتب 

والمطبوعات الجامعية، جامعة تشرين.
ب. الأجنبية:

1.	 Brown, F., Driver, S., Briggs, C., (1906): A Hebrew and English Lexicon of the old Testament, 

with an Appendix Containing the Biblical Aramaic, Oxford: clarendon press.

2.	 Costaz, L., -1986- Dictionnaire Syriaque – Franhçais, Syriac – Englis Dictionary, Beyrouth, 

Liban.

3.	 Donner, H., Rollig, W. 1962-1964: Kanaanaische und aramaische Inschriften. Wiesbaden 

Otto Harrassowitz.

4.	 Driver, G. (1957): Aramaic Documents of the Fifth Century BC, Oxford: Clarendon Press.

5.	 Fitzmyer,J. Harrington, D. (1978): A Manual of Palestinian Aramaic Texts Rom: Biblical 

Institute Press.



الجذر اللغوي )سلم( اشتقاقاته ودلالاته في التوراة والإنجيل والقرآن الكريم |

العدد الثالث، يونيو، 2021م169

6.	 Gesenius, W. -1962- Hebräisches und Aramäisches Handwörterbuch über das alte testament. 

Berlin, Göttingen, Heidelberg.

7.	 W.Gesenius, A Hebrew and English lexicon of the old testament, Oxford.

8.	 Hoftijzer, J., Jongeling, K. (1995): Dictionary of the North-West Semitic Inscriptions, Leiden: 

E. J. Brill.

9.	 (AHW) Soden, W.V. -1985- Akkadisches Handwörterbuch, Wiesbaden.

10.	 Sokoloff, M. 1999: The Old Aramaic Inscription from Bukan: A Revised Inscriptions IEJ 49.

11.	 (TW): The Word Bible Software.


