
البُعد الجماليُّ في محاكاة الألفاظ للمعاني في القرآن الكريم |

العدد الرابع، يناير، 2022م102

Abstract

The word and meaning have 
occupied great space in linguistic, 
literary and legal study, and still the 
ardent relationship between them 
enriches our Arabic libraries with every 
new in this context, as they are two faces 
of one truth which is represented in 
just conveying one time and upgrading 
to the high levels of creativity in the 
other. Our study deals with this matter 
from limited perspective, since it 
follows selected samples of words that 
emulate its meaning in Holy Quran, 
and reveals another feature of mastery 

البُعد الجماليُّ 
في محاكاة الألفاظ للمعاني 

في القرآن الكريم
|

ر عُذيمان السّاري  د. مُيسَّ
جامعة الفرات، كلية الآداب، فرع الحسكة.

مستخلص

كبيًرا  حيًّا  والمعنى  اللَّفظُ  شغل 
والشرعي،  والأدبي  اللغوي  الدرس  من 
تثري  بينهما  الوطيدة  العلاقة  ولاتزال 
في  جديد  بكل  العربية  مكتبتنا 
لحقيقةٍ  وجهان  هما   إذ  المضمار؛  هذا 
تارةً،  التوصيل  مجرد  في  تتمثَّل  واحدةٍ 
تارةً  الإبداع  درجات  أعلى  إلى  وترتقي 
أخرى،  وبحثنا يتناول هذه القضيَّة من 
دة؛ إذ يتبَّع نماذج مختارة من  زاوية محدَّ
القرآن  في  معناها  تحاكي  الَّتي  الألفاظ 
أشكال  من  آخر  شكلً  وتظُهِر  الكريم، 

Artistic Aspect in the Words Emulating meanings in Holy Quran

Dr. Muyassar Adhyman Al-Shari - University of Furat, Faculty of Arts, Branch of Al-Haska



ر عُذيمان السّاري |   د. مُيسَّ

103 العدد الرابع، يناير، 2022م

البُعد الجماليُّ 
في محاكاة الألفاظ للمعاني 

في القرآن الكريم
|

ر عُذيمان السّاري  د. مُيسَّ
جامعة الفرات، كلية الآداب، فرع الحسكة.

الذي  العظيم  الكتاب  هذا  إعجاز 
الألفاظ  تسمَّ  عجائبه.  تنقضي  لا 
الحديث  النقد  في  معناها   تحاكي  التي 
الألفاظ الموحية. تلك الَّتي ترسم بجرسها 
وموسيقاها وظلالها صورة المشهد المراد 
في  المحاكاة  هذه  وتثير  متناهية،  بدقَّة 
كتاب الله تعالى  تأثرًّا وإعجاباً وانبهارًا 
في نفوس المتلقّين، لا يضارعه شيء من 
إبداعهم.  مستوى  كان  أيًّا  البشر  كلام 
وقد توقف علماء البلاغة ونقادها عند 
القيس  لامرئ  »مُستشزرات«  لفظة 
معياريّ لا يجيزها  المثال بين  على سبيل 
التَّعبير  سنَ  ومخالفتها  حروفها  لتنافر 
البياني لدى العرب، و مدافعٍ عن جودة 
استعمالها؛ إذ برز الجمال في دقّة وصفها 
للشَعْر المتطاير في كل الأنحاء لتلك الفتاة 
الجميلة راسمًا لوحة جميلة رصدتها تلك 
الأمر  وبدا  معناها.  تحاكي  الَّتي  المفردة 
مختلفًا في الألفاظ الَّتي تحاكي معناها في 
القرآن الكريم تلك الَّتي عالجها اللغويون 
ونقلوه  جمالها،  واستشعروا  والمفسرون، 
الوصفّي  المنهج  البحث  فاعتمد  لنا، 
على  للتّدليل  نماذج  باصطفاء  الانتقائّي 
الفريدة من جهة، ولبيان  اهرة  الظَّ هذه 
عظمة البيان الإلهّي  وإعجازه من جهة 

ثانية. 

of this noble book that its wonders are 
endless. The words that emulate their 
meaning in modern criticism are called 
suggestive words which draw with their 
echo, music and tone a picture wanted 
in a precisely way. This emulation in 
the book of Allah evokes impression, 
appreciation and astonishment in 
the self of learners, which cannot be 
equivocal to any of human speech 
whatever the level of their creativity, is. 
The scholars of rhetoric and its critics 
have considered the word (مستشزرات) 
for Amri Al-Qais  as instance between 
standard which its letters cannot prove 
and its violation to conventions of 
rhetorical expressions among Arab as 
well as his defense to the quality of its 
use. The beauty of its precise description 
of disperses poetry to that beautiful girl 
drawing a nice painting observed by 
that word which emulates its meaning. 
The matter started different in the words 
that emulate their meanings in Holy 
Quran and those which the linguists 
and interpreters handled, felt with their 
beauty and reported to us. This study 
employed descriptive selective method 
by selecting models to use as evidence 
for this unique phenomenon on one 
hand and to reveal the greatness of 
God’s statement and mastery on the 
other. 



البُعد الجماليُّ في محاكاة الألفاظ للمعاني في القرآن الكريم |

العدد الرابع، يناير، 2022م104

مقدمة:

ة، وهي جذور مرتبّة منظّمة  نة في بطون المعاجم تؤدي دلالاتٍ عامَّ الألفاظ المدوَّ
نعود إليها كلمّا دعت الحاجة إلى ذلك. فهي أشبه بلبَِنات مختلفة الأحجام والقياسات 
يستعمل منها البنَّاؤون المهَرة ما يلبي احتياجاتهم، وكذلك حال الألفاظ عندما تخرج 
وتلقي  متنوعة،  سياقات  متعدّدة في  تراكيب  مع غيرها في  وتنتظم  المعجم،  رحِم  من 
بظلالها على ما حولها من مفردات، أو تستظل بها إن كانت أكثر جذباً وأقوى دلالة، 
وهذا الانتظام والانسجام له غرض التَّفاعل مع الآخر للتأثير فيه تأثيًرا نفعيًّا وظيفيًّا 

في معظم الأحيان. وقد يتجاوز ذلك إلى الإمتاع تارةً، والإقناع تارةً أخرى.

بهذا الاختيار تتجلَّ براعة مستعملي اللغة، وفيه يتنافس المتنافسون، ويرتقي المبرِّز 
منهم أعلى الدرجات على سلم الإبداع، من هنا كان المبدعون من شعراء وكُتَّاب قلَّة 
بالقياس على عدد سكان المعمورة، وفي كثير من الأحوال لم تكن الألفاظ طيِّعة لهم، 
المهرجانات  في  أكلها  وتؤتي  تنضج،  حتى  ومراتٍ  مراتٍ  مُبدَْعاتهم  في  النظر  فأعادوا 
الشّعرية والأندية الأدبيَّة. ولا أدلَّ على ذلك من مقولتهم الشهيرة: »خير الشّعر الحوليُّ 
للارتقاء  مضنية  جهود  من  يبذلون  لما  الشّعر«  »عبيد  وا:  سُمُّ قومٍ  وبروز  المُحكّك«، 

بفنهم. 

المعاني  تحاكي  جاءت  الَّتي  الكريم   القرآن  ألفاظ  في  تمامًا  مختلف  الأمر  أنَّ  على 
الَّتي صيغت من أجلها، فترى اللَّفظة الواحدة تصوِّر مشهدًا كاملً من مشاهد الحياة، 
البشريّة  النَّفس  خبايا  في  يدور  ا  عمَّ تعبير  أصدق  لتعبِّ  اه  وتتعدَّ ذلك،  تتجاوز  وقد 
من مشاعر وأحاسيس. إنَّه كلام الباري عزَّ وجلَّ الذي أعجز بنظمه كّل الفصحاء، 

وتحداهم أنْ يأتوا بسورةٍ من مثله.

مُاكاة الألفاظ معانيها بين البلاغة والنّقد والنّحو:

قبل الخوض في ذكر نماذج لمحاكاة الألفاظ لمعانيها في كتاب الله عزَّ وجلَّ نتوقف 
عند الشّوط الَّتي وضعها علماء البلاغة المعياريّون للفّظةِ  كي تكون فصيحة رشيقة 



ر عُذيمان السّاري |   د. مُيسَّ

105 العدد الرابع، يناير، 2022م

تتفاعل مع محيطها التّكيبّي، ثم نرى ذلك لدى بعض النُّقاد الذين كان لهم رأيٌ مغاير، 
ثم نستطلع ما قاله النُّحاة وغيرهم في هذا المضمار.  

تنافر  من  خلوصه  فهي  المفرد  فصاحة  ا  »أمَّ 739هـ(:  )ت  القزوينّي  الخطيب  قال 
الحروف والغرابة ومخالفة القياس اللغوي. فالتَّنافر منه ما تكون الكلمة بسببه متناهية 
في الثقّل على اللسّان وعسر الّنطق بها... ومنه ما هو دون ذلك كلفظ »مُستشزرات« في 

قول امرئ القيس: 

العُــا  إلى  مُسْــتشَِْراتٌ  ــلِ«)1(غدائــرهُ  ــىَّ وَمُرْسَ ــاصُ فِ مُثَ ــلّ العِقَ تضَِ

أو  مرفوعات  وغدائرها  »ذوائبها  بقوله:  البيت  هذا  486ه(  )ت  وزنّي  الزَّ شرح 
مرتفعات إلى فوق، يراد به شدّها على الرأس بخيوط، ثم قال: تغيب تعاقيصها في شعر 

مثنً وبعضه مرسل، أراد به وفور شعرها، والتعقيص التجعيد«)2(.

في حين »يرى بعض الدارسين أنَّ في صوت كلمة )مُستشزرات( حكاية دقيقة لمعناها، 
ين، وانتشار الهواء وامتلاء الفم به حين  أي: أنّ الّتفشّ الذي تلحظه في صوت الشِّ
النُّطق، يشبه إلى حدٍّ كبير انتشار الشّعر، وتشعيثه، وذهابه إلى هنا وهناك، وعندنا أنَّ 
بطء الكلمة، وثقلها على اللسان يذهب بهذه المزية فيها من حيث إنه يتعارض مع خفة 
معناها؛ لأنَّها تصف شعرًا جميلً خفيفًا هفهافاً يرتفع إلى العلا، وينبغي أن يلاحظ 
أن استعمال هذا المقياس يحتاج إلى وعي وذوق؛ لأن هناك كلمات ثقيلة على اللسان، 
ولكن ثقلها من أهم مظاهر فصاحتها من حيث إن هذا الثقل يصور معناها بحق«)3(.

كَ إِذًا قِسْمَةٌ ضِيَزى﴾  ]النجم: 22[ قال ابن الأثير )ت 637هـ( 
ْ
وفي قوله تعالى: ﴿تلِ

»حضر عندي في بعض الأياّم رجل متفلسف، فجرى ذكر القرآن الكريم، فأخذت 
فقال  والبلاغة،  الفصاحة  من  ومعانيه  ألفاظه  عليه  اشتملت  ما  وذكر  وصفه،  في 
)1( القزوينّي،محمد بن عبد الرحمن بن عمر، الإيضاح في علوم البلاغة تح: محمد عبد المنعم خفاجي، دار 

الجيل،  بيروت، ط )3(،ج1ص 26-21.
اث العربّي،  بع، دار إحياء التُّ وْزَنّي،  أبو عبد الله حسين بن أحمد بن حسين، شرح المعلقّات السَّ )2(	 الزَّ

ط)1( 1423هـ - 2002 م،  ص 55.
)3(	  أبو موسى، محمد:  خصائص التّاكيب )دارسة تحليليَّة لمسائل علم المعاني( مكتبة وهبة، ط )7(، 63.



البُعد الجماليُّ في محاكاة الألفاظ للمعاني في القرآن الكريم |

العدد الرابع، يناير، 2022م106

لفظة  في  فهل  ضيزى؟  قسمة  إذًا  تلك  يقول:  وهو  هناك،  فصاحة  وأيّ  الرجل:  ذلك 
لم  أسرارًا  الألفاظ  لاستعمال  أنَّ  اعلم  له:  فقلت  يوصف؟  ما  الحسن  من  )ضِيَزى( 
لفظة  القرآن، وهي  أنكرتها في  الَّتي  اللَّفظة  وهذه  أئمتك.....  ولا  أنت  تقف عليها 
الَّتي هي  ورة كلهّا  السُّ )ضِيَزى( فإنَّها في موضعها لا يسدّ غيرها مسدّها؛ ألا ترى أنَّ 
سورة النَّجم  مسجوعة على حرف الياء ]الألف المقصورة[، فقال تعالى: ﴿وَالنَّجْمِ إِذَا 
ا  ورة، فلمَّ هَوَى )1( مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَى﴾ ]النجم: 1- 2[ وكذلك إلى آخر السُّ
كَ 

ْ
نْثَ؟ تلِ

ُ ْ
ُ ال

َ
كَرُ وَل لكَُمُ الذَّ

َ
ذكر الأصنام وقسمة الأوَّلاد وما كان يزعمه الكفار قال: أ

ورة جميعها  اللَّفظة على الحرف المسجوع الذي جاءت السُّ قِسْمَةٌ ضِيَزى. فجاءت  إِذًا 
عليه، وغيرها لا يسدّ مسدّها في مكانها، وإذا نزلنا معك أيُّها المعاند على ما تريد قلنا: 
إنَّ غير هذه اللَّفظة أحسن منها، ولكنَّها في هذا الموضع لا ترد ملائمة لأخواتها، ولا 
ورة، وسأبيّ ذلك فأقول: إذا جئنا بلفظةٍ  مناسبة؛ لأنَّها تكون خارجة عن حرف السُّ
في معنى هذه اللَّفظة قلنا: قسمة جائرة أو ظالمة ولا شك أنَّ جائرة أو ظالمة أحسن من 
ضيزى، إلا أنَّا إذا نظمنا الكلام قلنا: ألكم الذكر وله الأنثى تلك إذا قسمة ظالمة لم 
ل، وصار الكلام كالشيء المُعْوِز الذي يحتاج إلى تمام، وهذا  يكن النَّظم كالنَّظم الأوَّ
لا يخفى على من له ذوق ومعرفة بنظم الكلام، فلما سمع ذلك الرَّجل ما أوردته عليه 
العناد الذي مستنده  ربا لسانه في فمه إفحامًا، ولم يكن عنده في ذلك شيء سوى 
نادقة الذين يكفرون تشهيّا، ويقولون ما يقولونه جهلً وإذا حُوققوا  تقليد بعض الزَّ

عليه ظهر عجزهم وقصورهم«)1(.

فعقد  لمعانيها في خصائصه،  الألفاظ  ابن جنّي )ت 392هـ( إلى محاكاة   وقد فطن 
باباً سمّاه: بابٌ في إمساس الألفاظ أشباه المعاني، وممّا جاء فيه قوله: »اعلم أنّ هذا 
له  بالقبول  الجماعة  وتلقته  وسيبويه،  الخليل  عليه  نبَّه  وقد  لطيف،  شريف  موضع 
ا فقالوا:  والاعتراف بصحته. قال الخليل: كأنهم توهموا في صوت الجندب استطالة ومدًّ
، وتوهموا في صوت البازيِّ تقطيعًا، فقالوا: صرصر. وقال سيبويه في المصادر الَّتي  صََّ

ابن الأثير، أبو الفتح، ضياء الدين نصر الله بن محمد بن محمد بن عبد الكريم الشيباني، الجزري،:المثل  	)1(
السائر في أدب الكاتب والشاعر، تح: محمد محي الدين عبد الحميد، المكتبة العصرية للطباعة والنشر 

– بيروت1420 هـ. ج1، ص 162-161.



ر عُذيمان السّاري |   د. مُيسَّ

107 العدد الرابع، يناير، 2022م

جاءت على الفَعَلان: إنهّا تأتي للاضطراب والحركة، نحو: الّنقزان، والغَليان والغثيان، 
فقابلوا بتوالي حركات المثال توالي حركات الأفعال. ووجدت أنا من هذا الحديث أشياء 
فة  كثيرة على سَمْت ما حدّاه، ومنهاج ما مثّلاه. وذلك أنك تجد المصادر الرباعية المضعَّ
والجرجرة  والصّعصعة  والقعقعة  والصّلصلة،  والقلقلة،  الزعّزعَة،  نحو:  للتكرير  تأتي 
والقرقرة، ووجدت أيضًا الفَعَلى في المصادر والصفات إنما تأتى للسرعة نحو: البشكى 

والجمزى والولقى«)1(.

ابن  تنبّه  هذه  المحاكاة  قضية  من  وقريباً  والنحوي  البلاغي  الجانبين  عن  وبعيدًا 
أطلقنا  »ولو  فقال:  الكلمة،  بنية  في  المحاكاة   من  نوع طريف  إلى  751هـ(  ) ت  القيّم 
كَلَم 

ْ
 مَا جرى ال

َ
بطْ. فلنرجع إِل عنان القَلمَ في ذلك لطال مداه، واستعصى على الضَّ

عَرَب علمًا على 
ْ
ال فَوضََعته  شَفَتَيهْ،  بهِِ  مِيم حرف شفهي يجمع النَّاطِق 

ْ
ال فَنَقُول:  بسَِببَِهِ 

غَائبِ: هُوَ 
ْ
وَاحِد ال

ْ
نْتمُ، وَقاَلوُا لل

َ
مع قاَلوُا: أ

ْ
 ال

َ
إِذا جاوزوه إِل

نتْ فَ
َ
وَاحِد: أ

ْ
مع فَقَالوُا لل

ْ
ال

مع 
ْ
د ال ِ

َ
مِيم كَيفَ ت

ْ
فَاظ الَّتي فِيهَا ال

ْ
ل
َ ْ
مع قَالوُا: هم..... وَتأَمل ال

ْ
 ال

َ
فَإذِا جاوزوه إِل

ي: جمع مَا تفرق من 
َ
ه إِذا جمعه، وَمِنهْ لمَّ الله شعثه، أ ء يلمُّ ْ معقودًا بهَا مثل: لمَّ الشَّ

ء إِذا قاَرب  ْ ي: تلمّ النَّاس، وتجمعهم...... وَمِنهْ ألمَّ بالشَّ
َ
مُوره، وَمِنهْ قَوْلهم: دَار لمُومة، أ

ُ
أ

ة:  هِْ، وَمِنهْ اللَّمم: وَهُوَ مقاربة الِجْتِمَاع بالكبائر وَمِنهْ المُلمَّ
َ

الِجْتِمَاع بهِِ والوصول إِل
وتقلص  اجْتمع،  قد  ي  ِ

َّ
ال الشّعر  وَهِ  اللمّة:  وَمِنهْ  العَبدْ،  تصيب  الَّتي  النَّازِلةَ  وَهِ 

ء وَمَا تصرف مِنهَْا وَمِنهْ، بدر الّتم إِذا كمُل،  ْ ذن،وَمِنهْ التمّ الشَّ
ْ

حَتَّ جَاوز شحمة ال
صله 

َ
أ ء:  ْ وَأمّ الشَّ مّ، 

ُ ْ
وَمِنهْ ال وَمِنهْ التوأم للولدين المجتمعين فِ بطن،  وَاجْتمعَ نوره، 

قُرْآن واللوح 
ْ
قرى والفاتحة أمّ ال

ْ
ة أمّ ال ُ، وَبهِ سميت مَكَّ

َ
اَمِع ل

ْ
ي تفرع مِنهُْ فَهُوَ ال ِ

َّ
ال

مَحْفُوظ أمّ الكتاب«)2(.
ْ
ال

ابن جنّي، أبو الفتح عثمان:  الخصائص، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط )4(، ج 2، ص 153، 154.  	)1(
والقلقلة،  التحريك  عصعة:  الصَّ الرَّعد.  صوت  القعقعة:  وتزُِيلهَ.  لَتقْلعََهُ،  الشيء  تحريك  الزَّعْزعََةُ: 
البشََكَ  الجرس،  صوت  لصلة:  والصَّ وارتفاعه،  الفحل  هدير  صفاء  القرقرة:  الصوتُ،  والجرجرة: 

مَشْ. 
ْ
ال من  ضروب  والولقى:  والجمزى 

)2(	 ابن القيّم: شمس الدين محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد: جلاء الأفهام في فضل الصلاة على محمد 
 –  1407  ،)2( الكويت، ط   – العروبة  دار  الأرناؤوط،  القادر  - عبد  الأرناؤوط  تح: شعيب  الأنام،  خير 

.150 1987.ص 



البُعد الجماليُّ في محاكاة الألفاظ للمعاني في القرآن الكريم |

العدد الرابع، يناير، 2022م108

نماذج لمحاكاة الألفاظ معانيها في القرآن الكريم:

هذه بعض النَّماذج القرآنية الَّتي بدا فيها التَّلاحم بين الألفاظ ومعانيها في صورة 
تؤكد أنَّ الباري عزَّ وجلَّ أنزل كتابه العظيم مراعياً الدقَّة في دلالة الألفاظ على المعنى 
غَاوِينَ *وَقِيلَ لهَُمْ 

ْ
للِ حَِيمُ 

ْ
زتَِ ال المراد من غير لبسْ ولا تمويه، قال الله تعالى: ﴿وَبُرِّ

بْكِبُوا فِيهَا هُمْ 
ُ
ك

َ
ونَ * ف وْ ينَتَْصُِ

َ
ونكَُمْ أ يْنَ مَا كُنتُْمْ تَعْبُدُونَ * مِنْ دُونِ الِله هَلْ يَنصُُْ

َ
أ

جَْعُونَ﴾ ]الشّعراء: 91 – 95[ ، فالكفار يُطْرحون في الجحيم 
َ
غَاوُونَ * وجَُنُودُ إِبلِْيسَ أ

ْ
وَال

 ، الكبِّ والكبكبة: تكرير  بعضهم على بعض مع شياطينهم، منكبِّين على وجوههم، 
فجعل التَّكرير في اللَّفظ دليلً على التَّكرير في المعنى، كأنَّه إذا ألقى في جهنّم ينكبُّ 
مرة بعد مرة حتى يستقرّ في قعَرها)1(. ونقلت لنا لفظة ) كُبكِْبوا(، صورة الأصنام الَّتي 
كان الغاوون يعبدونها من دون الله، وهي تكُبكْب في الّنار، وتتساقط فلا تقوى على 
وجنود  هم  معها  يكُبون  الذين  الغاوين  لهؤلاء  ولا  لنفسها،  تنتْصر  ولا  نفسها،  نفع 
إبليس، فلا يقوى أحد منهم على الحركة أو التخلص من هذا العذاب، كلهّم منقادون 
لصنع الله بهم)2(، »وفي التعبير بـ )كُبكِْبوا( تصوير صادق مؤثر لحالة هؤلاء الضالين، 
وهم يتساقطون في جهنّم، بلا رحمة، ولا عناية، ولا نظام، بل بعضهم فوق بعض وقد 

تناثرت أشلاؤهم«)3(.

وأسهمت البنية الصرفيّة في محاكاة اللَّفظ للمعنى المُراد، فجاءت بصيغة الرّباعي 
ل مع حرفه الثالث، وحرفه الثاني مع حرفه الرابع،  المضعّف الذي يتكرّر حرفه الأوَّ
متكرر،  أمر  فهو   ، بعد كبٍّ كبًّا  يكُبّون  بأنهّم  فيه،  والمبالغة  الحدث  لتفيد تكرار 
فكبكبوا مضاعف كُبّوا بالتَّكرير ولا شكّ أن تكرير اللَّفظ مفيد لتكرير المعنى)4(، 
بريّ، أبو جعفر محمد بن جرير: جامع البيان في تأويل القرآن، تح: محمود محمد شاكر، مؤسسة  ينظر: الطَّ 	)1(
حقائق  عن  الكشاف   عمر:  بن  محمود  والزمخشري،  ج19،ص367،  2000م،  ط)1(،  بيروت،  الرسالة، 
غوامض التنزيل، وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، دار الكتاب العربي، بيروت، 1407هـ،ج3، ص322.
الشريف، نورة سعيد: التصوير بالحقيقة في القرآن الكريم، رسالة ماجستير، جامعة الإمام محمد بن  	)2(

سعود  ص70.
طنطاوي، محمد سيد: التفسير الوسيط، دار نهضة مصر، القاهرة، ط )1(، 1997م، ج 10،ص25 	)3(

للنشر، ط )1(1984، ج20، ص152، والتصوير  التونسية  الدار  الطاهر: التحرير والتنوير،  ابن عاشور،  	)4(
الكريم، ص70. القرآن  في  بالحقيقة 



ر عُذيمان السّاري |   د. مُيسَّ

109 العدد الرابع، يناير، 2022م

فاللَّفظة جاءت موحية إذْ تظهر صورة تلك الأصنام وهي تكُبُّ مع عابديها في هوّة 
عميقة في نار جهنّم، وها هي الأصنام الَّتي كانوا ينظرون لها بعظمة وتبجيل، تكبُّ 
في نار جهنّم، وتتساقط جارفة معها أولئك الذين تعلقّوا بها، وصرفوا لها العبادة من 
دون الله. كما تستشعر من لفظة الكبكبة، العنف، حتى لتكاد تتصوّر أولئك المجرمين 
أحد لهم  يقيم  المهملين، فلا  إلقاء  ويلقون  مناخرهم،  أو على  يكبّون على وجوههم، 

وزناً، هذا كلهّ في اللَّفظة المفردة، حيث تعبر تعبيًرا مستقلً عن لوحة كاملة)1(.

تعالى:  قوله  في  له  المكوّنة  الحروف  تكرير  نة  المتضمِّ ببنيته  )دمْدَم(  الفعل  أما 
شْقَاهَا * فَقَالَ لهَُمْ رسَُولُ الِله ناَقَةَ الِله وسَُقْيَاهَا * 

َ
بتَْ ثَمُودُ بطَِغْوَاهَا * إِذِ انْبَعَثَ أ ﴿كَذَّ

 يََافُ عُقْبَاهَا﴾ ]الشمس: 
َ

اهَا * وَل دَمْدَمَ عَليَهِْمْ رَبُّهُمْ بذَِنبِْهِمْ فَسَوَّ
َ
بوُهُ فَعَقَرُوهَا ف فَكَذَّ

تنكيل.  من  يتبعه  وما  الغضب،  الدمدمة   « إذ  المراد؛  المعنى  محاكياً  فجاء   .]15  –  11
مشهدًا  يرسم  ويكاد  بجرسْه،  معناه  ويصوّر  وراءه،  بما  يوحي  ذاته.)دمدم(  واللَّفظ 
مروعًّ مخيفًا، وقد سوّى الله أرضهم عاليها بسافلها«)2(، ولم يتوقف الأمر عند محاكاة 
العنيف  الّدمار  بعد  يرتسم  الذي  المشهد   « كلهّ يحاكي  التّكيب  جاء  بل  اللَّفظة،  هذه 
تيب في هذه الآيةَ وفق ترتيب الأحداث في الواقع وهو أمْرٌ مستحسنٌ  الشّديد.جاء التَّ

بديع«)3(.

زًّا﴾ ]مريم- 83[. 
َ
كَفِرِينَ تؤَُزُّهُمْ أ

ْ
يَاطِيَن عََ ال ناَ الشَّ

ْ
رسَْل

َ
نَّا أ

َ
لمَْ ترََ أ

َ
وقال تعالى: ﴿ أ

ا، والهمزة  فسّ ابن جنّي الأزَّ بقوله: » أي: تزعجهم وتقلقهم، فهذا في معنى تهزّهم هزًّ
بالهمزة؛   المعنى  هذا  خصّوا  وكأنهم   المعنيين.  لتقارب  اللَّفظان  فتقارب  الهاء،  أخت 
؛ لأنك قد تهزّ ما لا بال  لأنَّها أقوى من الهاء، وهذا المعنى أعظم في النفوس من الهزِّ
والاستفزاز  والهزّ،  »الأزّ،  الزمخشري )ت 538ه(:  وقال  الشجرة«)4(،  له كالجذع وساق 

الصالح، صبحي: مباحث في علوم القرآن، دار العلم للملايين، بيروت، لبنان، ط )4(، 2000م، ص 336. 	)1(
قطب، سيد: في ظلال القرآن، دار الشروق، بيروت، القاهرة ط )17(، 1412هـ،ج 6، ص 3919. 	)2(

حبنّكة، عبد الرحمن حسن: البلاغة العربية، دار القلم دمشق الدار الشامية بيروت، ط )1(،1416هـ،  	)3(
1996م، ج 2 ص 460.  

ابن جنّي: الخصائص، ج،2، ص 148. 	)4(



البُعد الجماليُّ في محاكاة الألفاظ للمعاني في القرآن الكريم |

العدد الرابع، يناير، 2022م110

لها  وتهيجهم  المعاصي  على  تغريهم  أي:  الإزعاج،  ة  وشدَّ الّتهييج  ومعناها  أخواتٌ، 
وبينهم،  بينهم  والمعنى: خليّنا  نفسه[.  الإنسان  به  والتسويلات]ما يحدث  بالوساوس 
ولم نمنعهم ولو شاء لمنعهم قسًرا. والمراد تعجيب رسول الله صلى الله عليه وسلم بعد 
ومعاندتهم  وملاحّتهم،  وأقاويلهم،  الكفار،  من  والمردة  العتاة  فيها  ذكر  الَّتي  الآيات 
دة  في مقام يوحي  المشدَّ اي  والزَّ الهمزة   بالدين«)1(.  وقد جاءت  للرسل، واستهزاؤهم 
زًّا( محاكيًا المعنى المراد. 

َ
كيب الفعلّي المؤكد بالمصدر: )تؤَُزُّهُمْ أ بالشدة  متمثّلً بهذا التَّ

حكاية  تعالى  قال  فيه.  تستعمل  الذي  اللَّفظة  دلالة  اختلفت  المقام  اختلف  ولمّا 
تْنَِ مِتُّ 

َ
 جِذْعِ النَّخْلةَِ قَالتَْ ياَ ل

َ
مَخَاضُ إِل

ْ
جَاءَهَا ال

َ
عن السّيّدة مريم في محنتها: ﴿فَأ

يًّا *  تَْكِ سَِ
َ

زَْنِ قَدْ جَعَلَ رَبُّكِ ت
َ

 ت
َّ

ل
َ
تِْهَا أ

َ
قَبلَْ هَذَا وَكُنتُْ نسَْياً مَنسِْيًّا * فَنَادَاهَا مِنْ ت

ذْعِ النَّخْلةَِ تسَُاقِطْ عَليَكِْ رُطَباً جَنِيًّا ﴾ ]مريم: 23 – 25[ فقال سبحانه:  كِْ بِِ
َ

وَهُزِّي إِل
زِّي(، كما قال في آية إرسال الشياطين على الكافرين )تؤزُّهم(، 

ُ
)هُزِّي( هنا، ولم يقل: )أ

ولم يقل: )تهزُّهم(، وذلك للفارق الدلالي بين السّياقين: سياق الشّدة والعنف، وسياق 
اللين والحنان ومراعاة التناسب بين المعنى والمبنى. وهذا من رائع بيان القرآن ودلائل 

إعجازه.

ومن خلال استعمال لفظة )هُزّي( »كأنّ الحقّ تبارك، وتعالى يريد أنْ يظُهِر لمريم 
ه الرَّجل  آية أخرى من آياته، فأمرها أنْ تهزَّ جذع النخلة اليابس الذي لا يستطيع هَزَّ
القويّ، فما بالها وهي الضعيفة الَّتي تعاني ألم الولادة ومشاقِّها ؟ كما أنّ الحق سبحانه 
قادر على أنْ ينُِزل لها طعامها دون جَهْد منها ودون هَزِّها، إنمّا أراد سبحانه أنْ يجمع لها 
بين شيئين: طلب الأسباب والاعتماد على المسبّب، والأخذ بالأسباب في هَزِّ الّنخلة، 
رغم أنها متعَبة قد أرهقها الحمل والولادة، وجاء بها إلى النَّخلة لتستند إليها، وتتشبث 
بها في وحدتها لنعلم أنَّ الإنسان في سعيه مُطَالب بالأخذ بالأسباب مهما كان ضعيفًا، 
المسبِّب  على  تعتمد  ثمّ  قدرتها،  وعدم  ضَعْفها  مع  الأسباب  اتخاذ  لمريم  أبقى  لذلك 
سبحانه الذي أنزل لها الرُّطَب مُسْتويًا ناضجًا. وهل استطاعت مريم أنْ تهزَّ الجذع 

الزّمخشريّ: الكشاف، 2، 42.  	)1(



ر عُذيمان السّاري |   د. مُيسَّ

111 العدد الرابع، يناير، 2022م

إنزال   
ّ

يتول تعالى  الأمر، والله  امتثال  تدلُّ على  إليه  إشارة  إنها مجرد  اليابس؟  الكبير 
الطّعام لها«)1(.

 
َ

قَ وَل أما في تصوير الكيفية الَّتي كان الكافر يمشي بها فيأتي قوله تعالى: ﴿فَلَ صَدَّ
ى﴾ ]القيامة: 31 – 33[. كافر  هْلِهِ يَتَمَطَّ

َ
 أ

َ
 * ثُمَّ ذَهَبَ إِل

َّ
بَ وَتوََل صَلَّ * وَلكَِنْ كَذَّ

الكافر  هذا  لمشية  وهذه  صورة ممجوجة  بن هشام)2(،  أبو جهل  إنه  قيل:  قريش   من 
المتغطرس، تفصح عن كبريائه وغروره، وتتمّ رسم صورة جهله وإعراضه، فقال: ﴿ ثُمَّ 
ى﴾. فإيقاع الآية مشعر بمِشية الكِبْ لدى هذا المشرك المتعالي،  هْلِهِ يَتَمَطَّ

َ
 أ

َ
ذَهَبَ إِل

ولكن يهمّنا كثيًرا هنا هذه اللَّفظة الَّتي وقعت محاكية وفاصلة، وهي: )يتمطّى( إذ 
ولكنّ  )يتمطّط(،  أصلها:  إذ  الكلمة  أصل  في  الثَّانية  اء  الطَّ وهي  ألفًا،  لامها  وردت 
 منها، لا لمجرّد 

ً
الّتعبير القرآني عدَل عن الطّاء الَّتي في آخر اللَّفظة، إلى الألف بدل

و  و)سُدى(،   ،)
َ

وْل
َ
)أ مثل  تلتها،  الَّتي  الفواصل  سائر  مع  فيها  الرويّ  حروف  اتساق 

قيمته  له  كان  وإن  هنا،  المراد  هو  ليس  شكليٌّ  ملحظ  هذا  إنّ  إذ  )سَوَّى(؛  و  )يُمْنى(، 
أصله  عن   

ً
معدول ى(  )يتمطَّ ورد  وإنمّا   ، المتلقِّ نفس  في  المؤثرة  الإيقاعيّة  الصّوتية 

الطّائي )يتمطّط(، إلى الألف الواقعة حرف رويّ للفاصلة إيحاءً بتبختر صاحب هذه 
الزًّهو والخيلاء الفارغين من بواعث الحق والخير؛  المِشية، وإشعارًا بما في نفسه من 
طُ)3(، أي: يتمدّد؛ لأنّ المتبختر يمدّ  ى( في اللغة: يتبختر، وأصله: يتمطَّ إذ معنى )يتمطَّ
خطاه. وقيل: هو من المطا، وهو الظهر؛ لأنه يلويه  عند سيره. وأيًّا كان الأصل، فإنّ هذا 

ى( حاكى صورة عملية مرئية لكِبْ ذلك الكافر وخيلائه الفارغة. اللَّفظ )يتمطَّ

ويهمنا هنا كيف حاكى مدُّ الصّوت  بالألف هذه المشية المكروهة المنهّي عنها. فإذا 
ى( بأداء صوتي مُودَّ، فأعطينا الطاء الشّديدة المطبقة المكررة بالتشّديد  قرأنا )يتمطَّ
حقّها من الأداء الصّوتي، وأتبعناها مَدّة الألف واقفين عليها، حاكت الصورة اللَّفظية 

الشعراوي، محمد متولي: تفسير الشعراوي، مطابع أخبار اليوم، 1997م، ج 15، ص 9067ـ 9068. 	)1(
بريّ: جامع البيان في تأويل القرآن، ج 23، ص 523. ينظر: الطَّ 	)2(

ط  بيروت،  العربي،  التراث  إحياء  دار  الغيب،  مفاتيح  عمر:  بن  محمد  الله  عبد  أبو  الرازي،  الفخر  	)3(
 .736 ص   30 )3(1420هـ،ج 



البُعد الجماليُّ في محاكاة الألفاظ للمعاني في القرآن الكريم |

العدد الرابع، يناير، 2022م112

رائع محاكاة  وذلك من   .
ً

ونزول إلى الأعلى  التلوِّي صعودًا  مِشية  الممْقوتة  المشية  تلك 
اللغوية  الدلالة  إلى  مضافاً  الصّوتي،  الإيحاء  طريق  عن  القرآن  في  للمعاني  الألفاظ 

الأصلية للفظة، الَّتي تعرفها العرب في تحاورها.

أمّا صراخ الكفار في نار جهنّم -أجارنا الله منها- فجاءت صورته في قوله تعالى: ﴿ 
فُ عَنهُْمْ مِنْ عَذَابهَِا   يَُفَّ

َ
 يُقْضَ عَليَهِْمْ فَيَمُوتوُا وَل

َ
ينَ كَفَرُوا لهَُمْ ناَرُ جهنّم ل ِ

َّ
وَال

ي كُنَّا  ِ
َّ

خْرجِْناَ نَعْمَلْ صَالِاً غَيَْ ال
َ
زِْي كَُّ كَفُورٍ* وَهُمْ يصَْطَرخُِونَ فِيهَا رَبَّناَ أ

َ
كَذَلكَِ ن

المِِيَن  رَ وجََاءَكُمُ النَّذِيرُ فَذُوقُوا فَمَا للِظَّ رُ فِيهِ مَنْ تذََكَّ رْكُمْ مَا يَتَذَكَّ وَلمَْ نُعَمِّ
َ
نَعْمَلُ أ

ياح  اخ، وهو الصِّ مِنْ نصَِيٍر ﴾ ]فاطر: 36- 37[ فقولُه:)يصَْطَرخُِونَ( يفتعلون من الصُّ
بجهد وشدّة، أيْ: يستغيثون في الّنار بالصّوت العالي، والصّارخ المستغيث)1(. وهذا ما 
الأوزان،  من  وزن  على  كان  إذا  اللَّفظ  أنّ  اعلم   « بقوله:  794ه(  )ت  الزركشيُّ  أكّده 
؛ 

ً
أوّل تضمنه  مما  أكثر  المعنى  من  يتضمن  أنْ  بدّ  فلا  منه  أعلى  آخر  وزن  إلى  نقل  ثم 

المعاني ضرورة، و  فإذا زيدت في الألفاظ وجب زيادة  المعاني.  أدلةّ على  لأنّ الألفاظ 
وتثاقلً في  قوةً في الحروف  )يتصارخون(«)2(. فنجد هنا  أبلغ من  فإنهّ  )يصَْطَرخُِونَ(، 
النطق مع طول الكلمة، لأنَّها تعبّ عن أصواتهم الغليظة المتجاوبة من كّل مكان بعد أنْ 
استقرّوا في نزُُلهم، فلمّا طال مُكْثهم وطال عويلهم طال نظم حروف الكلمة المُعبّة عن 

ذلك، فجاء التعبير عن أصواتهم بلفظ أطول وحروف أكثر«)3(.

إنّ شدّة الصاد الذي يُاور كلً من الطّاء والراء، وكذلك الخاء، فيوجدُ أربعةُ أحرف 
يضيف  الطاء  أنّ  كما  لأجسادهم،  الّنار  معالجة  يصوِّر  حِسّ  بدور  تقوم  احتكاكيّة 
ة في استغاثة الكافرين. إنهّ صُاخٌ قويّ نابع من نفوس مُطّمة يائسة)4(، فإن  معنى الشدِّ
الإصغاء إلى جرس هذه الكلمة ﴿يصَْطَرخُِونَ﴾، الَّتي ترسم صورة تملأ الأذن اضطراباً، 

والتحرير  الغيب:242/26،  ومفاتيح  والكشاف:615/3،  البيان:476/20،  جامع  الطبري:  ينظر:  	)1(
.318 22ص والتنوير،ج،

البرهان في علوم القرآن:34/3. 	)2(
أحمد، صلاح الدين: التصوير المجازي والكنائي، مكتبة سعيد رأفت، مصر، ط )1(،1988م، ص18. 	)3(

الياسوف، أحمد: جماليات المفردة القرآنية، دار المكتبي، دمشق، سورية، ط )3(،2009م، ص250-227.  	)4(



ر عُذيمان السّاري |   د. مُيسَّ

113 العدد الرابع، يناير، 2022م

وصراخًا وصوتاً غليظًا، وعويلً من شدّة العذاب والألم الذي يعانيه الكافرون في نار 
الغليظ  والصّوت  والّنداء  اللَّفظ ضجة الاصطراخ  نسمع من جرس  أننا  جهنّم، كما 
نحن  ها  ثم  حال،  على  الاستقرار  وعدم  والاضطراب  القلق  فنرى  العنيف،  والإيقاع 
أولاء يطرق أسماعنا صوت غليظ محشَرج مختلط الأصداء، متناوح من شتى الأرجاء، 
فجَرْس اللَّفظ نفسه يلقي في الحسّ هذه المعاني جميعًا، ويفيض بها من الكلمات، بما 

تعجز جيوش من الكَِمِ أن تقوم بما قام به جرسها.

وغير بعيد عمّا سبق لكن مع اختلاف المقام يأتي قول الحق تعالى: ﴿وَاسْتَفْتَحُوا 
 يكََادُ 

َ
وخََابَ كُُّ جَبَّارٍ عَنِيدٍ * مِنْ وَرَائهِِ جهنّم وَيسُْقَ مِنْ مَاءٍ صَدِيدٍ * يَتَجَرَّعُهُ وَل

مَوتُْ مِنْ كُِّ مَكَنٍ وَمَا هُوَ بمَِيِّتٍ وَمِنْ وَرَائهِِ عَذَابٌ غَلِيظٌ﴾ ]إبراهيم: 
ْ
تِيهِ ال

ْ
يسُِيغُهُ وَيَأ

15 – 17[. المعنى كما قال المفسّون: أمام  كّل جبَّار عنيد جهنّم بانتظاره، ويسقى في 
الّنار من ماء صديد، أيْ: مما يسيل من أجساد أهل الّنار من قيح ودم، فهو ليس بماء 
جُرعة  يتحسّاه  الجوف،  من  يخرج  الذي  المتغير  الصّديد  هذا  ماؤه  وإنما  الحقيقة،  في 
بعد جرعة، ولا يكاد يبتلعه لكراهته، وسوء طعمه ولونه وريحه، ممّا يدل على الّتألم 
حين ابتلاعه)1(. فلفظة )يتجرعّهُ(  بيان لحال هذا الجبّار العنيد عند تعاطيه الصّديد، 
جبّار  لكل  الخيبة  مشهد  إنَّه  عجيب،  هنا  والمشهد  وعذابه،  شقائه  أحوال  من  حال 
عنيد، حيث يقف هذا الموقف، ومن ورائه تخايل جهنّم وصورته فيها، وهو يسقى من 
الصّديد السائل من الجسوم، يسُقاه بعنف فيتجرعّه غصباً وكرهًا، ولا يكاد يسيغه، 
لقذارته ومرارته، والتقزز والتكرّه باديان نكاد نلمحهما من خلال لفظ )يتجرعّهُ(. 
إنهّ مشهد عجيب يرسم الجبّار الخائب المهزوم ووراءه مصيره يخايل له على هذا النحو 
الفعل  ذلك  يتعانى  الفاعل  أنَّ  التكلفّ  التفعّل تكلفّ ومعنى  »وفي  الفظيع.  المروّع 

ليحصل بمعاناته«)2(، والجرََعُ والجرَعَْء: رمل لا ينبت شيئا ً كأنهّ يتجرع البذر)3(.

ينظر: الطبري:جامع البيان،ج16،ص550، والكشاف،ج2،ص546، والتحرير والتنوير،ص12،ص239.  	)1(
حقي الإستانبولي، إسماعيل، تفسير روح البيان، دار إحياء التراث العربي، بيروت،)د ت(ج4، ص269. 	)2(

ينظر: الراغب الأصفهاني، أبو القاسم الحسين بن محمد: المفردات في غريب القرآن، تح: صفوان عدنان  	)3(
الداوودي، دار العلم، الدار الشامية، دمشق، 1412هـ، ج1، ص192.



البُعد الجماليُّ في محاكاة الألفاظ للمعاني في القرآن الكريم |

العدد الرابع، يناير، 2022م114

وأدّت لفظة )يتجرعّه(، معنى العمل المتكرر في مهلة وأخذ الشيء بعد الشيء، إذْ 
نقلت هيئة واحد من أهل الّنار يسُقى من ماء صديد لا يجد له شراباً غيره، وحين يستبدّ 
شدّة  من  بالرغم  واحدة  دفعة  ذلك  فعل  يستطيع  لا  فإنهّ  ليشرب  فيأخذه  العطش  به 
حاجته للشرب، بل يشربه جزءًا بعد جزء، يحاول استساغته وتقبّله، ولكنّه لا يسيغه)1(.

ونَ( فتصور مشهدًا آخر من مشاهد يوم القيامة في قول المولى  وتسهم لفظة )يدَُعُّ
 ناَرِ 

َ
ونَ إِل عَبوُنَ * يوَْمَ يدَُعُّ

ْ
ينَ هُمْ فِ خَوضٍْ يلَ ِ

َّ
بِيَن* ال

مُكَذِّ
ْ
: ﴿فَوَيلٌْ يوَْمَئِذٍ للِ عزَّ وجلَّ

جهنّم دَعًّ ﴾ ]الطور: 11 – 13[ المكذبون يوم يدفعون إلى نار جهنّم دفعًا عنيفًا شديدًا 
عُ: الدفع العنيف، وذلك أن خزنة الّنار يغلون أيدي الكفّار إلى  بإرهاق وإزعاج. والدَّ
ا  أعناقهم، ويجمعون نواصيهم إلى أقدامهم، ويدفعونهم إلى الّنار دفعًا على وجوههم وزخًّ
في أقفيتهم)2(، فلفظةُ )الّدعّ(  تحاكي بجرسْها مشهدًا عنيفًا مفزعً، نرى ونسمع ما يزلزل، 
ويرعب، من ويل وهول، وتقريع وتفزيع للمكذّبين، والملائكة تلجئهم إلى الإذعان 
والاستسلام، وهي حركة غليظة تليق بهم، فيساقون سوقاً، ويدفعون في ظهورهم دفعًا 

إلى جهنّم.

كلُّ تلك المعاني أوحْت لنا بها لفظة )الّدعّ(، فهي جملة من المعاني يشترك فيها اللَّفظ 
بجرسْه وإيحائه، الذي جعلنا نتصوّر مشهد دفع المكذّبين في نار جهنّم، ولهم أصوات 
الأليم  العذاب  لهم  فيحصل  وظهورهم،  أقفيتهم  بعنف في  الدفع  جرّاء  من  الإزعاج  
والمعاناة، جزاء بما كسبت أيديهم في الدنيا، وقد تقاطعت هذه المعاني مع إيحاء اللَّفظة 
بها، ومع جرسْها من خلال الإيقاعات الموسيقية لمقاطع الكلمة وحروفها.« رسمت بنظم 
حرف الدال مع العين الصّوت الذي يخرج من الإنسان عندما يدُفع بشدة في ظهره، 
وذلك يوحي بأنهّ دفعٌ شديد يحصل به الألم الذي لا يجد المتألمّ حياله إلا أنْ يفَتح فاه 
ليخرج هذا الصّوت الذي هو مظهر الشدة والألم معًا، ولو عبّ عنه بالدفع مثلً لأفاد 

ينظر: الشريف، نورة سعيد: التصوير بالحقيقة في القرآن الكريم، رسالة ماجستير)مخطوط(، جامعة  	)1(
بن سعود.ص66.  الإمام محمد 

: دفْعُك الإنسانَ فِ وَهْدَة. ابن منظور، محمد بن مكرم:لسان العرب، دار صادر، بيروت، لبنان،   خُّ والزَّ 	)2(
مادة)زخخ(. 



ر عُذيمان السّاري |   د. مُيسَّ

115 العدد الرابع، يناير، 2022م

الشدّة فقط، وربّما فهم أنهّا شدّة محتملة، ولكنّ مجيء اللّفظ القرآني بهذه الحروف 
خاصة ليبرز ألمهم وعويلهم، وأنهّ فاضح لأصحابه فهم لا يستطيعون كتمانه«)1(. 

الحق سبحانه  قول  فيصورها  والشياطين  الله   أما طريقة جلوس من عبدوا غير 
هُمْ حَوْلَ جهنّم جِثيًِّا ﴾ ﴿مريم:  نَّ ُحْضَِ ياَطِيَن ثُمَّ لَ هُمْ وَالشَّ نَّ َحْشَُ وتعالى: ﴿فَوَرَبِّكَ لَ
أنفسهم، فعبدوا غير الله، وعصوا ربهم،  قال أهل التفسير: ندع الذين ظلموا   ﴾68
الجلوس، لا  شّر  والجثّي:  ركبهم،  بروكً على  يقول:  جثياً،  الّنار  في  ونهيه  أمره  وخالفوا 
يجلس الرجل جاثياً إلا عند كرب ينزل به، أي أنهم لشدة ما هم فيه لا يقدرون على 
القيام، أو أنهم يقبلون من المحشر إلى شاطئ جهنّم عتلً، أي: نحضر هؤلاء المجرمين 
حول جهنّم قعودًا على الركب، من شدة الهول والفزع، لا يطيقون القيام على أرجلهم لما 

يدهمهم من شدة الأمر)2(.

وإذا تأملنا الأصوات الَّتي تكونت منها لفظة )جثيًّا( نجد الجيم وهي حرف مجهور 
على  تدل  بالجيم  تبدأ  الَّتي  المصادر  أنّ  عن  الباحثون  ويتحدّث  احتكاكي،  انفجاري 
انفعالات نفسية سلبية، وأنّ لها انعكاساتها المحسوسة على وجوه الناس وأصواتهم مما 

يشُاهد بالعين أو يسُمع بالأذن)3(.

النَّفسية  الانفعالات  من  العديد  لنا  فتنقل  معناها  تحاكي  جثيّا  أنَّ  نجد  وهكذا 
داخل المشهد الذي تنقله، مشهد الكرب الذي يظهر في ملامحهم دون أن ينطقوا أو 
يتكلموا، ولكن وجوههم تنقل رجََفاتِ قلوبهم، واضطراب أرواحهم، وتقلبّ أجزاء 
جسدهم، نظرًا لهذا الجيش من التوجّس والقلق الذي يصيبهم جراء الانتظار، وهم 
في موقف مهيب لا تستر ولا تغييب فيه، في حساب عسير ينتظرهم، كل هذا نقله 
لفظة المصدر)جثيّا( المكوّن من حرف الجيم المجهورة وحرف الثاء المهموس الذي يلي 
حرف الجيم، وهذا الحرف المهموس الذي يشي بانكسار وذلّ لا يخفى، ثمّ تأتي الياء 
)1(،1988م. ط  مصر،  رأفت،  سعيد  مكتبة  والكنائي،  المجازي  التصوير  الدين:  صلاح  أحمد،  ينظر:  	)1(

ص18.
ص557،التحرير  ج21،  الغيب،  ومفاتيح  ص33،  ج3،  والكشاف،  البيان،ج18،ص238،  جامع  ينظر:  	)2(

ص68. ج16،  والتنوير، 
عباس، حسن: خصائص الحروف العربية ومعانيها، منشورات اتحاد الكتّاب العرب، 1998م، ص43. 	)3(



البُعد الجماليُّ في محاكاة الألفاظ للمعاني في القرآن الكريم |

العدد الرابع، يناير، 2022م116

المشدّدة لتوحي بالتبعثر والانطلاق إلى ما لا نهاية وفيه وصف لكثرتهم يوم المحشر)1(، 
رُكبهم،  على  يجثون  مكان  في  جهنّم  حول  لهؤلاء  صورة  لنا  ترسم  )جثيّا(،  لفظة  نجد 
ويحيط بهم الخوف والرعب والهلع، فهو المشهد المفزع الذي يجثو فيه العتاة جثوَّ الخزي 

والمهانة، ويروح فيه المتقون ناجين، ويبقى الظالمون فيه جاثين.

ويؤدي المدُّ الذي يمثل شكلً من أشكال التنغيم دورًا ملحوظًا في محاكاة الألفاظ 
مُبَارَكً  مَاءً  مَاءِ  السَّ مِنَ  اَ 

ْ
ل ﴿وَنزََّ تعالى:  قوله  في  ونضيد  باسقات  إليك كلمتي  للمعاني 

عٌ نضَِيدٌ *﴾ ]ق: 9 – 10[ ففي 
ْ
صَِيدِ * وَالنَّخْلَ باَسِقَاتٍ لهََا طَل

ْ
نبْتَنْاَ بهِِ جَنَّاتٍ وحََبَّ ال

َ
فَأ

الوقف في التلاوة على لفظة )باَسِقَاتٍ( تمدّ الألف فيها ستّ حركات، وهو المدّ العارض 
للسكون، فيحاكي هذا الامتداد في اللَّفظ علوّ النَّخلة وارتفاعها شامخة في طبقات الجوّ 
مع رشاقتها المعهودة الَّتي تنتهي في أعلاها بذلك السعَف الجميل المتهدّل على جوانب 
بعد ذلك  القارئ  وإذا تلا  أنها لتبدو كفتاة جميلة  فرعاء.  قمّتها من كل جهة، حتى 
لفظة )نضيد(، ووقف على الدال، استشعر السامع بهذا المدّ الهابط )الياء( خلاف ما 
استشعره بذلك المدّ الصّاعد، الذي قبله في )باَسِقَاتٍ(؛ إذ يستشعر بسمعه قبل بصره، 
ي بغطائه الربّاني الجميل، ذي الرائحة الذكية التي  هذا التنضيد الذي في الطلع، وقد غُطِّ

تأسر القلوب، وتخلب الألباب.

ومن الإيحاء الصّوتي المحاكي للشعور بالّندم ما تحدثه )هاء السكت( في قول من 
وتَِ 

ُ
ا مَنْ أ مَّ

َ
فرّط في ما ينبغي عليه أداؤه إزاء ربه وأهله كما جاء في قوله تعالى: ﴿ وَأ

كَنتَِ  تَْهَا 
َ

ل ياَ   * حِسَابِيَهْ  مَا  دْرِ 
َ
أ وَلمَْ   * كِتَابِيَهْ  وتَ 

ُ
أ لمَْ  تْنَِ 

َ
ل ياَ  فَيَقُولُ  بشِِمَالِِ  كِتَابهَُ 

طَانِيَهْ ﴾ ]الحاقة: 25 – 29[ إنها » وقفة 
ْ
غْنَ عَنِّ مَالَِهْ * هَلكََ عَنِّ سُل

َ
قَاضِيَةَ * مَا أ

ْ
ال

طويلة، وحسرة مديدة، ونغمة يائسة، ولهجة بائسة. والسياق يطيل عرض هذه الوقفة 
حتى ليُخيّل إلى السامع أنها لا تنتهي إلى نهاية، وأن هذا التفجّع والتحسر سيمضي بلا 
غاية،  وذلك من عجائب العرض في إطالة بعض المواقف، وتقصير بعضها، وفق الإيحاء 
النَّفسي الذي يريد أن يتركه في النفوس. وهنا يراد طبع موقف الحسرة وإيحاء الفجيعة 
من وراء هذا المشهد الحسير. ومن ثم يطول ويطول، في تنغيم وتفصيل. ويتمنى ذلك 

الشريف، نورة سعيد: التصوير بالحقيقة في القرآن الكريم،  ص48. 	)1(



ر عُذيمان السّاري |   د. مُيسَّ

117 العدد الرابع، يناير، 2022م

البائس أنه لم يأت هذا الموقف، ولم يؤت كتابه، ولم يدر ما حسابه كما يتمنى أن لو 
ثم  شيئاً..  بعدها  يعود  فلا  أصلً  تنهي وجوده  الَّتي  القاضية،  القارعة هي  هذه  كانت 
غْنى عَنِّ مالَِهْ.. هَلكََ عَنِّ 

َ
يتحسر أن لا شيء نافِعَه ممّا كان يعتّز به أو يجمعه: ما أ

طانِيَهْ.. فلا المال أغنى أو نفع. ولا السلطان بقي أو دفع.. والرنة الحزينة الحسيرة 
ْ
سُل

تحزن  في  بالألف،  المد  بعد  قبلها  العلة  ياء  وفي  الساكنة  الفاصلة  طرف  في  المديدة 
وتحسر.. هي جزء من ظلال الموقف الموحية بالحسرة والأسى إيحاء عميقًا بليغًا«)1(.

ومن الإيحاء الصّوتي الإفرادي، المدّ بالألف المشعر بالندم والألم النَّفسي، في مثل 
تاَ  نْ تَقُولَ نَفْسٌ ياَ حَسَْ

َ
قول الكافر يوم القيامة، وقد وقف بين يدي ربه للحساب ﴿أ

اخِرِينَ  ﴾ ]الزمر- 56[فقوله: )يا حسرتا(  طْتُ فِ جَنبِْ الِله وَإنِْ كُنتُْ لمَِنَ السَّ عََ مَا فَرَّ
لفظ يحاكي صوت توجّعه وندمه من خلال هذين المدّين اللذين اكتنفا اللَّفظ، وهما مدُّ 
)يا( ومدُّ )تا(، مضاعفًا إحساس المتلقِّ بندم المُلقي المرير، فضلً عما في نداء الحسرة 
ينادي  تنادي كما  للحسرة، حين جعلها  استعاري  تشخيص  )يا(، من  النداء  بحرف 
تاَ( هي كناية المتكلم،  العاقل، وهذا من بليغ بيان التنزيل. »والألف في قوله )ياَ حَسَْ
وإنما أريد: يا حسرتي، ولكن العرب تحوّل الياء في كناية اسم المتكلم في الاستغاثة 

ألفا، فتقول: يا ويلتا، و يا ندما، فيخرجون ذلك على لفظ الدعاء«)2(.
وتحاكي لفظة )نضّاختان( كيفية استمتاع أهل الجنة بالخيرات الَّتي تخرج من عيون 
باَنِ *  رَبِّكُمَا تكَُذِّ ءِ 

َ
يِّ آل

َ
الجنة من ماء ومسك وعنبر وفاكهة في قوله تعالى: ﴿فَبِأ

ءِ رَبِّكُمَا 
َ

يِّ آل
َ
تَانِ * فَبِأ باَنِ * مُدْهَامَّ ءِ رَبِّكُمَا تكَُذِّ

َ
يِّ آل

َ
وَمِنْ دُونهِِمَا جَنَّتانِ * فَبِأ

– 66[ قال المفسرون: نضاختان  اخَتَانِ﴾  ]الرحمن: 61  نضََّ فِيهِمَا عَينَْانِ  باَنِ *  تكَُذِّ
يعني فوارتان بالماء، والنضخ أكثر من النضح؛  لأنّ النضح مثل الرّش، ولأنّ النضخ 
دون الجري، ومعنى نضاختان: تنضخان بالماء، أو ممتلئتان به، أو تنضخان بالماء وبألوان 
الفاكهة)3(. تحاكي هذه اللَّفظة بجرسها آلية اندفاع الماء، فيرشّ ما حوله، ويتناثر الرذاذ 
هنا وهناك، فيستمتع أهل الجنة بهذا الجو الجميل، ويشعرون بالأنس والدعة والسرور.

قطب، سيّد: في ظلال القرآن، ج6، ص3682-3681. 	)1(
الطبري: جامع البيان، ج 21، ص 313.  	)2(

الطبري: جامع البيان، ج23، ص72، والكشاف، ج 4،ص453، ومفاتيح الغيب ج29، ص379. 	)3(



البُعد الجماليُّ في محاكاة الألفاظ للمعاني في القرآن الكريم |

العدد الرابع، يناير، 2022م118

الخاتمة 

وقف البحث أمام مجموعة من الألفاظ الَّتي تحاكي معناها في القرآن الكريم وقد 
كان معظمها يصور يجرس ألفاظه ما أراده الحق سبحانه وتعالى، وتجعل المتلقي يقلب 

الطرف ويشنف الأذن مبهورًا بعظمة الصورة ودقّتها ومطابقتها للحقيقة. 

دث هذه المحاكاة  في النَّفس المدربّة على تذوّق الجمال  شعورًا 
ُ

فضلا عما سبق ت
لا يماثله شعور، فتراه يقف أمام صورة يتعرف من خلالها على أشياء قد يكون عرفها 
انتباهه  براعة نقلها، ودقّة المحاكاة بينها، وبين الأصل الذي  من قبل، لكن يلفت 
تصورها،  الَّتي  والمشاهد  الأصوات  طبيعة  بين  وشيجة  علاقة  هناك  أنّ  كما  يعرفه، 
وهذا كلام ينطبق بعمومه على كل ما أبدعته قريحة الشّعراء والكتاب وأرباب اللسن 
ة من مرسله  الذي صوّر،  والفصاحة، لكن يبقى النَّص القرآنّي ذا خصوصية مستمدَّ

فأبدع سبحانه وتعالى.

النتائج

ومن النتائج الَّتي توصل إليها البحث:

	1 أنّ اللَّفظ الذي يحاكي معناه  ينفرد بمعنً لا يكون في غيره، ويرسم  بجرسه .
وموسيقاه المشهد متكاملً  دون اللجوء إلى أدوات البيان من تشبيه واستعارة 
 وإيحاءات تهز وجدان المتلقي، ولعل هذا 

ً
وكناية، ولا بدّ أنْ يحوي داخله ظلال

الأمر يميزه عن نقل الحدث  بطريقة إنشائية أو سرده كسرد الحكاية.
	2 باللَّفظة المفردة وإن كانت خاليةً . تصوير المشاهد المتعدّدة الأحداث والصور 

من المجاز إلا أنّ ذلك لم يفقدها جماليتها الفنيّة نظرًا لتميّها بإيحائها وظلالها 
دون  بطريقه  نقلها  يتعيّ  الَّتي  الأحداث  نقل  الخاصة على  وقدرتها  وجرسْها 

غيرها.
	3 والمتجبرين . الكفار  عذاب  تصور  التي  الآيات   في  لمعانيها   الألفاظ  محاكاة 

والمتكبرين  خاصة  تتجلّ في تصوير مشاهد القيامة، وقد يعمد الباري جل 
شأنه إلى إحضار المشاهد المرئية حولنا ليثبتها في الذهن، وتحقيق الغرض من 



ر عُذيمان السّاري |   د. مُيسَّ

119 العدد الرابع، يناير، 2022م

استحضارها بطريق الصورة الَّتي تبدو في الذهن أركز، وأعمق تأثيًرا.
	4 حيث . اللَّفظ  مادة  أولهما:  أمرين  في  معناها  تحاكي  الَّتي  الألفاظ  جمال  يبدو 

يصطفي الحقّ سبحانه وتعالى  لفظة دون غيرها لتكون خير معبر عن المعنى 
وإيحاؤه  اللَّفظ  جرس  وثانيهما:  المفردات،  من  للعديد  الحاجة  دون  المراد  
الصّوتي وبنيته الصرفية تتضافر كلها في تشكيل الصورة ونقل المشهد والتأثير 

في المتلقي.
	5 رغم ما عبّت عنه المفردات القرآنية من دقّة  في محاكاة المعنى إلا أنّ ما يميزها .

هو حسن تناغمها مع جاراتها في إبراز المشهد المراد تصويره. 
	6 فطن علماء العربيَّة بدءًا بالخليل بن أحمد مرورًا بسيبويه، وانتهاءً بابن جني  .

ومن نحا نحوه إلى يومنا هذا إلى ظاهرة محاكاة الألفاظ للمعاني بجرسها أو ببنيتها 
الصرفية أو بطريقة نطقها وما يصاحبه من نبر وتنغيم، ففاضت قرائحهم بصور 

جميلة من كتاب الله تعالى المعجز في كّل جزئيّة من أجزائه العظيمة.



البُعد الجماليُّ في محاكاة الألفاظ للمعاني في القرآن الكريم |

العدد الرابع، يناير، 2022م120

المصادر والمراجع:
القرآن الكريم.

	1 الفتح، ضياء . أبو  الشيباني، الجزري،  الكريم  ابن الأثير، نصر الله بن محمد بن محمد بن عبد 
الدين:المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، تح: محمد محي الدين عبد الحميد، المكتبة العصرية 

للطباعة والنشر – بيروت1420 ه.
	2 أحمد، صلاح الدين: التصوير المجازي والكنائي، مكتبة سعيد رأفت، مصر، ط )1(،1988م..
	3 ابن جني، أبو الفتح عثمان:  الخصائص، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط )4(..
	4 ط . بيروت،  الشامية  الدار  دمشق  القلم  دار  العربيَّة،  البلاغة  حسن:  الرحمن  عبد  حبنّكة، 

)1(،1416ه، 1996م.
	5 حقي الإستانبولي، إسماعيل، تفسير روح البيان، دار إحياء التراث العربي، بيروت، )د ت(..
	6 صفوان . تح:  القرآن،  غريب  في  المفردات  محمد:  بن  الحسين  القاسم  أبو  الأصفهاني،  الراغب 

عدنان الداوودي، دار العلم، الدار الشامية، دمشق، 1412ه.
	7  الزمخشري، محمود بن عمر: الكشاف  عن حقائق غوامض التنزيل، وعيون الأقاويل في وجوه .

التأويل، دار الكتاب العربي، بيروت، 1407ه.
	8 التراث . السبع، دار احياء  المعلقات  أبو عبد الله حسين بن أحمد بن حسين، شرح  وْزَني،   الزَّ

العربي، ط)1( 1423ه - 2002 م.
	9 الشريف، نورة سعيد: التصوير بالحقيقة في القرآن الكريم، رسالة ماجستير)مخطوط(، جامعة .

الإمام محمد بن سعود.
.	10 الشّعراوي، محمد متولي: تفسير الشّعراوي، مطابع أخبار اليوم، 1997م.
.	11 الصالح، صبحي: مباحث في علوم القرآن، دار العلم للملايين، بيروت، لبنان، ط )4(، 2000م.
.	12 شاكر،  محمد  محمود  تح:  القرآن،  تأويل  في  البيان  جامع  جرير:  بن  محمد  جعفر  أبو  بريّ،  الطَّ

مؤسسة الرسالة، بيروت، ط)1(، 2000م.
.	13 طنطاوي، محمد سيد: التفسير الوسيط، دار نهضة مصر، القاهرة، ط )1(، 1997م.
.	14 ابن عاشور، الطاهر: التحرير والتنوير، الدار التونسية للنشر، ط )1(1984.
.	15 عباس، حسن: خصائص الحروف العربيَّة ومعانيها، منشورات اتحاد الكتّاب العرب، 1998م.
.	16 الفخر الرازي، أبو عبد الله محمد بن عمر: مفاتيح الغيب، دار إحياء التراث العربي، بيروت، 

ط )3(1420ه.
.	17 المنعم  عبد  محمد  تح:  البلاغة  علوم  في  الإيضاح  عمر،  بن  الرحمن  عبد  بن  القزويني،محمد 

خفاجي، دار الجيل،  بيروت، ط )3(.



ر عُذيمان السّاري |   د. مُيسَّ

121 العدد الرابع، يناير، 2022م

.	18 قطب، سيد: في ظلال القرآن، دار الشروق، بيروت، القاهرة ط )17(، 1412ه.
.	19 ابن القيّم: محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين: جلاء الأفهام في فضل الصلاة 

على محمد خير الأنام، تح: شعيب الأرناؤوط، عبد القادر الأرناؤوط، دار العروبة – الكويت، 
ط )2(، 1407 – 1987.

.	20 أبو موسى، محمد:  خصائص التراكيب )دراسة تحليلية لمسائل علم المعاني( مكتبة وهبة، ط )7(.
.	21 الياسوف، أحمد: جماليات المفردة القرآنية، دار المكتبي، دمشق، سورية، ط )3(،2009م.


