
الدين والدولة في ال�سودان: قراءة تاريخية

مجلة الدرا�سات ال�سودانية المجلد )18(، �أكتوبر 2012م - �صفحة ) 97 (

الدين والدولة في ال�سودان: قراءة تاريخية
يا�سر عو�ض

Abstract: (Religion and State in Sudan: Historical Review): The historic 
debate on the relation between religion and state which has been resurged after 
the rise of political Islam in modern Arab and Islamic world was escalated in 
Sudan after the National Islamic Front seizure of power. Since then, religion 
has become one of the major issues of debate, mobilization and conflict in 
Sudan politics. This paper outlines and analyzes the trajectories of the relation 
between religion and state in Sudan history and present. It further identifies 
the positions of Sudanese political forces on this issue. The paper shows that 
the trajectory of the relation between religion and state is characterized by 
high dynamism and moves in a law-like manner; that is whenever this relation 
reaches the peak of total link, it moves down to separation and vice versa. The 
paper argues that, given the increase of regionalism, tribalism and civil war, 
without a comprehensive solution to the problem of governance, the relation 
between religion and state could reach a balance but within a confederation 
and not a unitary one. 

 1- مقدمة
بال�سيا�سة  الدين  وعلاقة  بالدولة،  الدين  علاقة  حول  والخلاف  النقا�ش  ت�صاعد 
في ال�سودان منذ و�صول الجبهة الإ�سلامية القومية للحكم في يونيو 1989م. ونق�صد  
بت�صاعد هذا النقا�ش �أن الخلاف حول هذة العلاقة  قديم وله ارتبارط بظهور حركات 
الإ�سلام ال�سيا�سي الحديثة في العالمين العربي والإ�سلامي. وو�صل هذا الت�صاعد في 
ال�سودان �إلى مرحلة  طرحت فيها م�س�ألة علاقة الدين بالدولة  باعتبارها م�س�ألة مختلف 
حولها دائماً  �أو ربما كانت �سبباً للنزاع، كما ظلت  بارزة دائماً في خطابات التعبئة 

المتبادلة من قبل الأطراف المتحاربة والمت�صارعة حول ال�سلطة.



يا�سر عو�ض

مجلة الدرا�سات ال�سودانية المجلد )18(، �أكتوبر 2012م - �صفحة ) 98 (

النظري  الوجه  بينها  من  ومقدمات،  �أوجه  عدة  من  تناولها  يمكن  الق�ضية  هذه 
الذي  يف�سر هذة العلاقة ا�ستناداً على الن�صو�ص العلمية والفقهية والتعريفات المختلفة 
والمدار�س والمذاهب المتباينة. وذلك لأنه في مجالي الدين وال�سيا�سية  توجد مدار�س 

ومذاهب واتجاهات متباينة في التعريف والتعامل مع هذه العلاقة.
 ف�إذا تتبعنا هذا الوجه النظري لوجدنا اختلافاً وتعار�ضاً �شديدين، �إلا �أن الغر�ض 
من هذه الورقة  هو تتبع م�سار علاقة الدين بالدولة في الواقع ال�سوداني، والاتجاهات 
بينهما  الف�صل  تـارة ونحو  والدولة  الدين  الو�صل بين  العلاقة  في  �سلكتها هذة  التي 

تـارة �أخرى.
م�س�ألة غير خلافية،  وال�سيا�سة  الدين  بين  العلاقة  م�س�ألة  �أن  الورقة  هذه  وترى 
�إذ �أن هناك اتفاقاً نظرياً وعملياً �أي�ضاً مفاده �أن هناك علاقة و�صل بينهما، ونرى �أن 

الخلاف  يكُمن في علاقة الدين بالدولة في الواقع ال�سوداني المتعدد.
وتتبع  والدولة  الدين  بين  العلاقة  م�سار  تتبع  الورقة  هذه  من  الغر�ض  كان  �إذا 
الأ�سباب  لمعرفة  مقدمة  �إلا  هو  ما  ذلك  ف�إن  الم�سار،  هذا  ال�سيا�سية من  القوى  مواقف 
وراء هذه المواقف ووراء تحرك هذا الم�سار، ومن ثم الو�صول �إلى حد �أدنى من الاتفاق 
حول هذه الق�ضية من �أجل تحقيق ا�ستقرار �سيا�سي وحل وطني. وذلك لأن الا�ستقرار 
ال�سيا�سي لن يت�أتى �إلا بالو�صول لاتفاق لحل هذه الق�ضية )مع غيرها من الق�ضايا( �أو 

الو�صول �إلى طريقة متفق عليها للتعاطي معها.
2- الدولة ال�سنارية: اتزان علاقة الدين بالدولة

ال�سودان  في  والدولة  الدين  بين  للعلاقة  التاريخي   الم�سار  لتتبع  محاولتنا  في 
لي�س بو�سعنا �إلا �أن نبد�أ بمملكة الفونج �أو الدولة ال�سنارية باعتبارها نموذجاً لل�سودان 
والم�سيحية  النوبية  الممالك  – �سودان  الأقدم  لل�سودان  تجاهل  دون  القديم  الأو�سط 



الدين والدولة في ال�سودان: قراءة تاريخية

مجلة الدرا�سات ال�سودانية المجلد )18(، �أكتوبر 2012م - �صفحة ) 99 (

)1(  يو�سف ف�ضل ح�سن )1989(: مقدمة في تاريخ الممالك الإ�سلامية في ال�سودان ال�شرقي 1821-1450، 
دار جامعة الخرطوم للن�شر، الخرطوم، �ص 60.

)2(  محمد النور �ضيف الله )1992(: الطبقات، تحقيق يو�سف ف�ضل ح�سن، ط4، دار ومكتبة الهلال، بيروت، 
�ص 4.

– الذي تنق�صنا فيه الدرا�سات والكتابات التف�صيلية المتعلقة بهذه المهمة، حيث كانت 
مع  وتعاملها  وتاريخها  التحالفية  تكوينها  طريقة  �أن  ال�سنارية نموذجاً بمعنى  الدولة 
لها مثل  المعا�صرة  الأخرى  )الممالك(  الدول  �آنذاك لا تختلف عن  )ال�صوفي(  الإ�سلام 

ممالك تقلى والم�سبعات والفور.
ومن العوامل التي جعلت علاقة الدين بالدولة  ال�سنارية علاقة متزنة، طبيعة  النظام 
ال�سيا�سي والإداري للدولة الذي يمكن �أن ن�صـفه باللامـركزية �أو الكونفدرالية.  فقد 
ظلت دولة �سنار "�أبعد ما تكون عن الحكومة المركزية؛ فلي�ست هناك م�ؤ�س�سات �إدارية 
متماثلة في �سائر �أنحاء المملكة، ربما عدا التنظيم القبلي. وكان تدخل ال�سلاطين في 
ال�شئون الداخلية للتنظيمات الإدارية الإقليمية �أو الم�شيخات لا يتعدى جباية ال�ضرائب، 
وتعيين �شيخ، �أو زعيم، �أو مايعرف بالمك .... مكان الزعيم المتوفى من �أ�سرته الحاكمة".)1(
مقدمته  في  ف�ضل  يو�سف  �أبداها  عامة  �سمة  الورقة  هذه  مجال  في  يهمنا  وما 
انت�شار الإ�سلام والعلوم الإ�سلامية في  �إن بداية  الله، حيث يقول  لطبقات ود �ضيف 
ح�صر  �إذ  الإ�سلامي،  العالم  عمت  التي  الفكري  الركود  فترة  وافقت  "قد  ال�سودان 
العلماء جهودهم على العلوم النقلية دون اجتهاد، مهتمين بالإيجاز والاخت�صار ... كما 

�صادفت غلبة الطرق ال�صوفية وهيمنتها على كثير من مظاهر الفكر الإ�سلامى".)2(
الطريقة  �إلى  الإ�شارة  يجب  والمذهبي،  الفكري  الجانبين  هذين  �إلى  بالإ�ضافة 
�إلى  الإ�شارة  تكون  وهنا  ال�سودان.  الر�سمية-  – ب�صورته  الإ�سلام  بها  دخل  التي 



يا�سر عو�ض

مجلة الدرا�سات ال�سودانية المجلد )18(، �أكتوبر 2012م - �صفحة ) 100 (

)3(  يو�سف ف�ضل ح�سن )د ت(:"الهجرات الب�شرية و�أثرها في ن�شر الإ�سلام في �سودان وادي النيل"، يو�سف 
ف�ضل ح�سن و�آخرون: من معالم تاريخ الإ�سلام في ال�سودان:  دار �أفكار للطباعة والن�شر والتوزيع، الخرطوم، 

�ص 36.

عهد النوبة/اتفاقية البقط. هذه المعاهدة ظلت تمثل الركن الأ�سا�سي في العلاقات بين 
دار الإ�سلام وبلاد النوبة لفترة تقارب ال�ستة قرون. وفي فترة �سريان هذه المعاهدة 
التي ت�ضع بلاد النوبة كدار معاهدة في مرحلة و�سطى بين دار الإ�سلام ودار الحرب 
ت�سربت الم�ؤثرات الإ�سلامية في هدوء �أدى في نهاية الأمر �إلى تغيير م�سارها ال�سيا�سي 

والاجتماعي والديني". )3(
الدولة  في  النا�س  عامة  من  وتمكنه  ال�صوفي  الإ�سلام  �سيادة  ب�أن  القول  يمكن 
الدولة وعامة  فحكام  متزنة وغير �صراعية؛  بالدولة  الدين  ال�سنارية جعلت من علاقة 

مواطنيها م�سلمون، ولكن لا يمكن و�صف الدولة ب�أنها دولة دينية.
ف�إذا نظرنا للطريقة ال�سلمية والتدريجية لدخول الإ�سلام في ال�سودان )رجوعاً 
ال�صوفي  الإ�سلام  طابع  �إلى  النظر  مع  ال�شعبي،  بالموروث  وارتباطه  البقط(  لمعاهدة 
الظاهر(،  لإ�سلام  )خلافاً  ال�سلطان  عن  وابتعاده  والعبادات  ال�سلوك  بجانب  المرتبط 
ال�سيادة  له  ال�صوفي  الدين  فرجل  ال�شعب:  في  تغلغل  �سنار  في  الدين  �أن  لوجدنا 
الروحية والاجتماعية، وهو المعلم والطبيب والم�صلح الاجتماعي، ولكن هذا الدين �أبعد 

نف�سه �إلى حد كبير عن مجال ال�سلاطين �أو الدولة �آنذاك.
�إلا �أن ذلك لا يعني �أن ال�سيا�سة كانت في ف�صل تام عن الدين �أو �أن الدين كان في 
ف�صل تام عن الدولة. بل كان هناك ارتباط بين الدين والدولة – وهو ارتباط �ضروري 
– لكنه ارتباط في توازن كما �أ�شرنا. ف�إذا رجعنا للم�صدر  ولازم في كل ال�سياقات 
الرئي�سي لتلك الفترة، نجد �أن  كتاب الطبقات يق�سم الفقهاء �إلى ثلاث مجموعات: "فقهاء 



الدين والدولة في ال�سودان: قراءة تاريخية

مجلة الدرا�سات ال�سودانية المجلد )18(، �أكتوبر 2012م - �صفحة ) 101 (

جامعة  ماج�ستير،  ر�سالة  �سنار،  في  والأيدلوجية  الدولة   :)1983( �أحمد  �سيد  محمد  عبدال�سلام   )4(
الخرطوم.

ال�سلطان" ورجال الدين الذين تعاونوا مع الدولة بتولي وظائف قانونية و�إدارية، وهم 
غالباً ما مثلوا الطابع ال�سني والظاهر من الدين من علماء الفقه �أو الأزهريين. بجانبهم 
من  نقي�ض  وعلي  للدولة.  العامة  ولاء  و�ضمنوا  والعامة  ال�سلطة  بين  تو�سطوا  فقهاء 
المجموعتين فقهاء ورجال دين عار�ضوا ال�سلطة ال�سيا�سية.)4( وهذا التق�سيم يبين علاقة 

متوازنة بين الدولة والدين؛ فهي لم تكن علاقة ف�صل تام �أو و�صل تام.
3- الدولة التركية: �أول بوادر و�صل الدين بالدولة

�شهدت العلاقة بين الدين والدولة في العهد التركي– الم�صري تحولًا كبيراً  )�أملته 
روح الا�ستعمار المخالفة لبنية الواقع ال�سوداني( عما كانت عليه في الدولة ال�سنارية. 
تناق�ض بين  �إلى  العلاقة  �سنار تحولت  عليها في  كانت  التي  التوازن  فبدلًا عن علاقة 
الدين الر�سمي الذي فر�ضته الدولة والتدين الغالب بين ال�شعب. فكانت هذه �أول بوادر 

و�صل الدين بالدولة �أو اتجه فيها م�سار العلاقة بين الدين والدولة نحو الو�صل.
تبدت �أول مظاهر هذا الم�سار في �إلحاق الدين بعملية الغزو التي هي في الأ�سا�س 
عملية غير دينية، �أي لها �أغرا�ض �أخرى غير الدين. فقد �أر�سل محمد علي با�شا ثلاثة 
من علماء الدين مع الجي�ش الغازي. وهذه دلالة وا�ضحة على الإلحاق الذي حول م�سار 
فقد  ال�سوداني  الواقع  لبنية  مخالفة  الا�ستعمار  بنية  كانت  ولما  الو�صل،  نحو  العلاقة 
�أخذ هذا الو�صل �صفة التناق�ض كذلك. فقد �أر�سل محمد علي مع هذا الجي�ش فقهاء 
المذهب ال�شافعي والحنفي بالرغم من �أن غالب �أهل ال�سودان يدينون للمذهب المالكي، 
مما يو�ضح تناق�ض الدين الر�سمي للدولة مع تدين غالب لل�شعب. وي�صف نعوم �شقير 



يا�سر عو�ض

مجلة الدرا�سات ال�سودانية المجلد )18(، �أكتوبر 2012م - �صفحة ) 102 (

هذا الجي�ش تف�صيلًا ليقول في نهايته �إنه "�صحب ... �أي�ضاً ثلاثة من نخبة العلماء هم: 
القا�ضى الأ�سيوطي الحنفي وال�سيد �أحمد البقلي ال�شافعي وال�شيخ ال�سلاوي المغربي 

المالكي". )5(
"فتح"  �أنها  على  الغزو  عملية  ت�سمية  هو  المتناق�ض  الو�صل  هذا  مظاهر  وثاني 
لأر�ض جديدة لت�ضم للدولة العثمانية تحت راية "�أمير الم�ؤمنين"، بينما الغالب في �شعب 
هذه الأر�ض الإ�سلام! فقد جاء في �شقير �أن العلماء المار ذكرهم قد "وهب كل منهم 
خلعة �سنية و15 كر�سياً و�أو�صاهم �أن يحثوا �أهل البلاد على الطاعة بلا حرب بحجة 
�أنهم م�سلمون و�أن الخ�ضوع لجلالة ال�سلطان �أمير الم�ؤمنين وخليفة ر�سول الم�سلمين 

واجب ديني".)6(
وثالث مظاهر هذا الو�صل المتناق�ض هو �إن�شاء م�ؤ�س�سة دينية ر�سمية من العلماء 
المعينين من قبل الدولة كموظفين في دواوينها )مثل م�ؤ�س�سة الق�ضاء ومجل�س الإفتاء 
�سائدة  كانت  التي  ال�صوفية  ال�شعبية  للم�ؤ�س�سات  خلافاً  المحلية(،  الق�ضاء  ومجال�س 
�آنذاك. وي�أتي هذا المظهر متما�شياً مع مركزية الدولة التركية في ال�سودان وفوقيتها 
التي �أن�شئت لتخ�ضع كل التباينات العرقية، الدينية ...�إلخ، التي كان يقوم عليها المجتمع 

و�صولًا لإحكام قب�ضة الدولة حتى تحقق �أهدافها الا�ستعمارية.
4- الدولة المهدية: الدولة الدينية الوطنية الأولى:

اتجه م�سار علاقة الدين بالدولة �صعوداً نحو الو�صل التام بقيام الدولة المهدية. 
فمنذ مرحلة الثورة بدت بذور الدولة المهدية كدولة ت�صل فيها علاقة  الدين بال�سيا�سة 

لدرجة التماهي �أو الارتباط والالتحام.

)5(  نعوم �شقير )1967(: جغرافية وتاريخ ال�سودان، دار الثقافة، بيروت، �ص 494.
)6(  نف�سه.



الدين والدولة في ال�سودان: قراءة تاريخية

مجلة الدرا�سات ال�سودانية المجلد )18(، �أكتوبر 2012م - �صفحة ) 103 (

ف�أيدولوجيا الثورة وبرنامجها م�ستمدة في الأ�سا�س من التراث الديني للإ�سلام، 
كما �أن الدولة المهدية  التي ن��شأت في �أعقاب ذلك هي دولة دينية في الأ�سا�س قامت على 
مماثلة دولة المدينة، و�سنت قوانينها على �أ�سا�س ال�شرع، ونظمت هيكلها على �أ�سا�س 
م�سميات الدين. فقائد الثورة هو "الإمام المهدي" )ولي�س محمد �أحمد( الذي جاء كما 
"الكفر" ويدعو  �أن ملئت جوراً"، ويحارب دولة  بعد  الأر�ض عدلًا  "ليملأ  التراث  في 

"للجهاد" والرجوع �إلى �أ�صول الدين ونقائه.)7(
�أ�س�سها  مدينة  من  – �أي  درمان  �أم  �إلى  منها  انتقل  الخرطوم  المهدي  فتح  ولما 
الكفار �إلى مدينة ي�ؤ�س�سها هو – لي�ؤ�س�س عليها دولة جديدة قائمة على الخلافة، فهو 
– عبدالله ود تور�شين خليفة خليفة  نائبه  نقول  – ولا  بعده  الله ومن  خليفة ر�سول 
ر�سول الله )�أي بمثابة �أبي بكر( وهذا �إلى نهاية الخلفاء الرا�شدين، وجي�شها قائم على 
الجهاد ون�شر الدعوة، و�ألغيت ال�ضرائب وفر�ضت الزكاة والع�شور التي يجمعها بيت 
مـال الم�سلمين، وقا�ضيها قا�ضي الإ�سلام ويحكم بال�شريعة. بهذا يمكن اعتبار الدولة 
المهدية، اذا ما قورنت بالدول التي كانت قبلها، �أول دولة وطنية يحدث فيها و�صل تام 

لحد التماهي بين الدولة والدين.
العمل الوطني المحلي الثاني الذي قام بهذا التماهي والو�صل جاءت به حكومة 
وانتهى  تقليدي  الأول  المحلي  الوطني  العمل  كان  ف�إذا  1989م.  بعد  فيما  الانقاذ 
العمل  ف�إن  العلمانية،  نحو  الم�سار  حول  الذي  القديم  خارجي(  )كعمل  بالا�ستعمار 
الوطني المحلي الثاني ا�ستخدم �إمكانيات الدولة الحديثة و�أفكار تجديد الدين، والآن 
مواجه بعمل خارجي )لا نقول ا�ستعماري، ولكن �شكل من �أ�شكال  العلاقات الحديثة 

)7(  محمد �إبراهيم �أبو�سليم )1979(: من�شورات المهدية، دار العودة، بيروت. 



يا�سر عو�ض

مجلة الدرا�سات ال�سودانية المجلد )18(، �أكتوبر 2012م - �صفحة ) 104 (

العالمية �أو المعولمة(، حيث ترى الورقة �أن م�سار العلاقة بين الدين والدولة معه قد يتجه 
نحو الف�صل بينهما  �أوالعلمانية.

5- دولة الحكم الثنائي: ت�أ�سي�س لف�صل الدين عن الدولة
لثورة/  جذرية  مناه�ضة  – الم�صري(  )الإنجليزي  الثنائي  الحكم  دولة  جاءت 
ف�صل  لكنه  الف�صل،  نحو  بالدولة  الدين  علاقة  م�سار  اتجه  لهذا  وطنية.  دينية  دولة 
متوازن. ولمعرفة الحكم الثنائي )ربما لطابعه الا�ستخباراتي( بالطبيعة الدينية لل�شعب 
توازن  �إنما كانت علاقة  �أن��شأها  التي  ال�سيا�سي والديني  العلاقة بين  ف�إن  ال�سوداني، 
مفاده �إحياء الم�ؤ�س�سة الر�سمية للدين من جهة ومحاربة الم�ؤ�س�سة ال�شعبية الثورية �أو 

ما ارتبط تحديداً بالثورة المهدية من جهة �أخرى.
وتت�ضح �سيا�سة الدولة نحو الدين في مقولة اللورد كرومر الذي زار ال�سودان في 
عام 1899م والتي ن�صها: "�إن جلالة الملكة و�شعب جلالتها الم�سيحي �شديدا الاخلا�ص 
لدينهما، ولكنهما يعرفان كيف يحترمان ديانة الآخرين. وجلالة الملكة تحكم رعايا من 
يعي�شون تحت حكمها  العالم. وه�ؤلاء  �أي عاهل في  �أكثر مما يحكم  بدينكم  المتدينين 
الرحيم. ودياناتهم و�شعائرهم الدينية مو�ضع احترام وتقدير، ولكم �أن تثقوا �أن هذا 

المبد�أ �سوف يتبع في ال�سودان، ولن يكون هناك تدخل في ��شؤون دينكم".)8(
�إذا �أجرينا مقارنة بين دولة الحكم الثنائي ودولة الحكم التركي نجد �أن الأولى 
�شعارات  �أو  �أ�س�س  على  الغزو  �أيام  منذ  تبن  ولم  الحديثة،  المدنية  للدولة  �أقرب  كانت 
دينية. ربما لهذا كانت مقاومتها من قبل الحركة الوطنية، والتي هي جزء من بنيتها، 

)8(  جعفر محمد دياب )1987(: "العلماء وال�سيا�سة البريطانية في ال�سودان"، محمد �سعيد القدال )1999(: 
الإ�سلام وال�سيا�سة في ال�سودان. بيروت: دار الجيل، �ص45.



الدين والدولة في ال�سودان: قراءة تاريخية

مجلة الدرا�سات ال�سودانية المجلد )18(، �أكتوبر 2012م - �صفحة ) 105 (

مقاومة مدنية في الأ�سا�س، ولم ت�أخذ �أ�س�ساً و�شعارات دينية. بينما الثانية، بالرغم من 
انتهاجها الديوانية في الحكم �إلا �أن ملامحها التنظيمية كانت م�أخوذة من الإمبراطورية 
العثمانية ذات الطابع الديني، وقامت منذ �أيام الغزو على �شعارات دينية لإخفاء �أ�سباب 
الغزو غير الدينية. ربما هذا الذي جعل مقاومتها ت�أخذ الطابع الديني الذي تمثل في 

الثورة المهدية.
كان ال�سيا�سي محدداً للديني في الدولة التركية في ال�سودان، لهذا لم يكن هناك 
مجال �سيا�سي قائم بذاته. وللطبيعة الا�ستعمارية الا�ستبدادية وا�ستغلالها للدين حدث 

تناق�ض بين الدين الر�سمي للدولة والدين ال�شعبي.
�أما في دولة الحكم الثنائي فلم يكن ال�سيا�سي محدداً للدين �أو العك�س، بل خلق 
على  ي�شجع  الديني، مما  المجال  )�إلى حد كبير( عن  منف�صلًا  لل�سيا�سة  الحكم مجالًا 
القول ب�أن هذا الحكم �أ�س�س لبنيان الدولة المدنية العلمانية في ال�سودان ولكن )كما في 
بقية �صفات تلك الدولة( على م�ستوى فوقي. والمعروف �أن الحكم الثنائي في كل الأوجه 
لم يقم بتنمية حقيقية متجذرة في الواقع، بل قام بعمليات تحديث فوقي. والدولة التي 
فوقي  ب�شكل  ال�سودان  �أقيمت في  م�ؤ�س�سة حديثة  باعتبارها  الا�ستعمار  هذا  �أن��شأها 
وظلت واجهة �شكلية وو�سيلة ا�ستعمارية. لهذا ف�إن ما �أ�س�ست له من علمنة �أو مدنية �إنما 

كان ب�شكل فوقي وغير متجذر بالواقع الاجتماعي الذي لم ينله التغير الكلي.
لهذ ف�إن م�سار العلاقة بين الدولة والدين، والذي اتجه في عهد الحكم الثنائي نحو 
العلمانية، لم يكن م�ساراً اجتماعياً وثقافياً وفكرياً ومحلياً، �إنما كان م�ساراً مفرو�ضاً 

على الم�ستوى ال�شكلي والر�سمي من قبل قوى �أجنبية.



يا�سر عو�ض

مجلة الدرا�سات ال�سودانية المجلد )18(، �أكتوبر 2012م - �صفحة ) 106 (

6- الدولة الوطنية: الت�صاعد نحو الو�صل ثم الت�صاعد نحو الف�صل
ا�ستمر الف�صل )الفوقي والظاهري( بين الدين والدولة الذي �أقامه الحكم الثنائي، 
حتى قيام دولة الحكم الوطني، و�إلى ما بعد ذلك. فالحركة الوطنية الحديثة التي نالت 
الا�ستقلال كانت حركة مدنية حديثة نالت الا�ستقلال بو�سائل د�ستورية و�سيا�سية. ولا 
غرابة في ذلك فهي نتاج لعمليات الهيكلة الاقت�صادية – الاجتماعية التي �أجراها الحكم 
الثنائي وفي داخلها تمت هيكلة دينية مغزاها و�ضع الدين في قالب ر�سمي غير ثوري، 
وتقريب طائفتي الختمية والأن�صار من الحكم في توازن يجعلهما طائفتين غير ثوريتين 

�أو محايدتين تجاه الثورة على الحكم.
وال�سيا�سة في  الدين  ات�صال بين  �أن هناك علاقة  التوازن في كون  ا�ستمر هذا 
الواقع الاجتماعي تقابلها علاقة ف�صل بين الدين والدولة. �إلا �أن هذا الف�صل، كما قلنا 
�سابقاً يظل على الم�ستوى الظاهري وال�شكلي والفوقي والم�صنوع. لهذا ف�إن الدار�س 
الم�سار مت�صاعد نحو و�صل  �أن  �إلى  التحول، بوادر ومظاهر ت�شير  ليجد بوادر نحو 

الدين بالدولة.
1964م  ثورة  بعد  تنامت  التي  الإ�سلامي،  بالد�ستور  المناداة  المظاهر  هذه  من 
وو�صلت ذروتها في العام 1968م. فقد بد�أت لجنة الد�ستور في �إجازة بع�ض البنود 
منها �أن "الإ�سلام دين الدولة الر�سمي" كما �أجازت في عام 1969م المادة )14( التي 
تطهير  على  وتعمل  المواطنين  بين  الديني  الوعي  لبث  ت�سعى جاهدة  "الدولة  �إن  تقول 
المجتمع من الإلحاد ومن �صور الف�ساد كافة والانحلال الخلقي".)9( لاقت هذه المناداة 
معار�ضة من قبل القوى الجنوبية وقتها وقوى الي�سار �آنذاك والتي كانت في مواجهة 

)9(  نف�سه، �ص164.



الدين والدولة في ال�سودان: قراءة تاريخية

مجلة الدرا�سات ال�سودانية المجلد )18(، �أكتوبر 2012م - �صفحة ) 107 (

قيام  حتى  ال�صراع  هذا  توا�صل  الإ�سلامي.  الميثاق  جبهة  بقيادة  التقليدية  القوى 
انقلاب 25 مايو1969 الذي حول الم�سار في بدايته نحو العلمانية و�أوقف الجدل حول 

الد�ستورالإ�سلامي.
�إلا �أنه في تحوله نحو اليمين بعد تحالفه مع الأخوان الم�سلمين )الجبهة الإ�سلامية 
القومية( حول نظام مايو الم�سار نحو الدولة الدينية ب�إ�صدار وتطبيق قوانين �سبتمبر 

�أو قوانين ال�شريعة على حد ت�سمية معار�ضيها وم�ؤيديها بالتتابع.
وقامت علاقة و�صل بين الدين والدولة لي�س متناق�ضاً �أو متوازناً هذه المرة، بل 
ب�شكل �أخذ زخماً وا�ضحاً. ويت�ضح هذا ال�شكل في كثير من الأوجه مثل �إطلاق �سراح 
ال�سجناء لأنهم لم "يحاكموا بقوانين ال�شريعة"، و�إبادة كميات من الخمورعلى النيل، 
وبيعة نميري �إماماً للم�سلمين. انظر ما كتب عن هذه البيعة حينها في �صحيفة الأيام: 
"انهمرت الدموع في �أبي قرون وهي ت�ستعيد ال�سيرة العطرة ومواقف ال�صحابة في 
 ... به الحرا�س  يحيط  لا  النا�س  و�سط  رئي�س الجمهورية  .... تحرك  الر�ضوان  بيعة 
البيعة عهد �سيا�سي يقوم على ركائز الدين وفعل ديني لينظم �أمر الم�ؤمنين في ال�سيا�سة 
... و�أمر البيعة لا ي�ستوي �إيمان المرء �إلا به ... نحن نبايع اليوم على �سلطة متقدمة نحو 
ال�صراع  البيعة  ... ح�سمت  الم�سلمين  �إمام  �إلى  ال�صلاة  �إمامة  تعود  واليوم   ... الدين 
الطويل الذي ظل يدور ال�سنين المائة الما�ضية ... ولأول مرة في تاريخ الم�سلمين ت�أتي 
بانتفا�ضة  �إلا  هذا  ينته  ولم  للراعي".)10(   البيعة  �صيغة  وملزمة في  وا�ضحة  ال�شورى 
مار�س/ �أبريل التي حركت م�سار العلاقة بين الدين والدولة مرة �أخرى نحو الف�صل. 
نحو  عك�سياً  اتجه  كلما  بالدولة  الدين  و�صل  قمة  و�صل  كلما  الم�سار  هذا  �أن  ويبدو 

ف�صلهما.

)10(  �صحيفة الأيام، 1984/5/23م.



يا�سر عو�ض

مجلة الدرا�سات ال�سودانية المجلد )18(، �أكتوبر 2012م - �صفحة ) 108 (

اتجه م�سار ف�صل الدين عن الدولة، بم�سميات مختلفة ولكن متقاربة، مثل الدولة 
المدنية، الديمقراطية، العلمانية، نحو ال�صعود في الفترة الانتقالية 1985م – 1986م 
وما بعدها حتى قيام حكم الإنقاذ في 1989م. فقد اتفقت غالبية القوى ال�سيا�سية ممثلة 
الإ�سلامية  )با�ستثناء الجبهة  مار�س 1986م  البلاد" في  لإنقاذ  الوطني  "التجمع  في 
�أن  على   )4( البند  في  كوكادام  �إعلان  في  الديمقراطي(  الاتحادي  والحزب  القومية 
ينعقد الم�ؤتمر الد�ستوري "تحت �شعار ال�سلام، العدل، الم�ساواة والديمقراطية ... على 
�أن تت�ضمن �أجندة الم�ؤتمر الم�س�ألة الدينية من بين عدة م�سائل. �إلا �أن الإعلان في بنده 
الثاني المتحدث عن الخطوات ال�ضرورية لتهيئة المناخ الملائم لانعقاد هذا الم�ؤتمر يو�ضح 

اتفاق الأطراف على �إلغاء قوانين �سبتمبر83".)11(
جاء الحزب الاتحادي الديمقراطي )الا�ستثناء الثاني في اتفاقية كوكادام( ليدخل 
في حركة الاتجاه نحو ف�صل الدين عن الدولة في الاتفاق المعروف باتفاق الميرغني – 
قرنق في 1988م، والذي نادى في بنده الأول بقيام الم�ؤتمر الد�ستوري، و�أن "العوامل 
�أولها يتحدث عن قوانين �سبتمبر،  الأ�سا�سية وال�ضرورية لتهيئة المناخ الملائم �أربعة، 

ون�صه:
"بما �أن الموقف الثابت للحركة هو �إلغاء قوانين �سبتمبر وا�ستبدالها بقوانين عام 
1974م، �إلا �أنها وفي هذه المرحلة وانطلاقاً من حر�صها على قيام الم�ؤتمر الد�ستوري 
على  الد�ستوري،  الم�ؤتمر  قيام  حين  و�إلى  الديمقراطي،  الاتحادي  الحزب  مع  تتفق 
الم�ضمنة في قوانين �سبتمبر 1983م،  ال�صلة  المواد ذات  تجميد مواد الحدود وكافة 

عبدالكريم  مركز  الحكم،  لأزمة  حل  عن  والبحث  ال�سودانيون   :)2000( طه  علي  عبدالرحمن  في�صل    )11(
ميرغني، �أمدرمان، �ص 69.



الدين والدولة في ال�سودان: قراءة تاريخية

مجلة الدرا�سات ال�سودانية المجلد )18(، �أكتوبر 2012م - �صفحة ) 109 (

�أي قوانين تحتوي على مثل تلك المواد، وذلك �إلى حين انعقاد الم�ؤتمر  و�أن لا ت�صدر 
والف�صل نهائياً في م�س�ألة القوانين".)12(

قد  ال�سودانية  ال�سيا�سية  القوى  �أن  يجد  الاتفاقيتين  هاتين  �إلى  الآن  والناظر 
بد�أت حينها تتلم�س �أولى خطوات الطريق نحو ف�صل الدين عن الدولة )ماعدا بالطبع 
�أول الخطوات  �أي الجبهة الإ�سلامية القومية(. ونقول  الا�ستثناء الأول من كوكادام، 
لأنها تحدثت حينها فقط عن �إلغاء �أو تجميد قوانين �سبتمبر، �إلا �أنها في ظروف �أخرى 

بعد قيام حكم الإنقاذ قد تحدثت �صراحة عن هذا الف�صل.
7- دولة الإنقاذ: الدولة الدينية الوطنية الثانية

قامت الجبهة الإ�سلامية القومية بقطع الطريق �أمام التقدم نحو العلمانية ب�إحداثها 
انقلاب 1989م الحامل لتطلعات الدولة الدينية منذ البداية. والناظر لد�ستور الجبهة 
عند ت�أ�سي�سها في 1986م يجد في الباب الأول، الف�صل الأول، المادة الأولى �أن "الجبهة 
تهدف �إلى �سيادة الإ�سلام عقيدة و�شريعة: عقيدة تجعل ال�سيا�سة عبادة لله وتحررها 
بالإخلا�ص من ال�صراع والطغيان وتطهرها بالم�سئولية من الإخفاق والف�ساد. و�شريعة 
للدولة  تدعو  بهذا  وهي  الدولة"،)13(  وت�أ�سي�س  المجتمع  وتنظيم  الفرد  لتربية  ومنهاجاً 
الدينية. وعندما ا�ستولت على الحكم حاولت �إحداث التماهي بين ما هو ديني وما هو 

�سيا�سي.
ويعتبر د�ستور 1998 قمة التكري�س للدولة الدينية؛ فقد جاء في باب "الحاكمية 
الب�شر،  خالق  لله  الدولة  في  "الحاكمية  �أن  فقط(:  "ال�سيادة"  )ولي�س  وال�سيادة" 

)12(  نف�سه، �ص 74.
)13(  د�ستور الجبهة الإ�سلامية القومية، )د ت(، )د ن(.



يا�سر عو�ض

مجلة الدرا�سات ال�سودانية المجلد )18(، �أكتوبر 2012م - �صفحة ) 110 (

وال�سيادة فيها ل�شعب ال�سودان الم�ستخلف، يمار�سها عبادة لله وحملًا للأمانة وعمارة 
للوطن وب�سطاً للعدل والحرية وال�شورى".)14(

ولأول مرة في د�ساتير ال�سودان تدخل مفردة الحاكمية )وهي مفردة دينية في 
الأ�صل( بجانب ال�سيادة. الحاكمية هنا لله ولل�شعب ال�سيادة. ولكن لي�س كل ال�شعب 
بل المو�صوف بالم�ستخلف )وهي مفردة دينية �أي�ضاً(. ويمار�س تلك ال�سيادة في كونها 
عملًا دينياً )�أي عبادة كما ورد(. لي�س ال�سيادة فقط ولكن كل مناحي ال�سيا�سة �صارت 

بموجب هذا الد�ستور ذات طابع ديني. فالد�ستور ين�ص في فقرة �أخرى منه �إلى �أنه:
الله،  لعبادة  ت�سخيرها  العامة  والحياة  الدولة  في  العاملون  ي�ست�صحب   -18"
تلك  ويراعون  التدين،  نيات  الجميع  ويحفظ  وال�سنة،  الكتاب  فيها  الم�سلمون  ويلازم 
المجالات  في  وذلك  الر�سمية،  والأعمال  وال�سيا�سات  والقوانين  الخطط  في  الروح 
�أهدافها  نحو  العامة  الحياة  لدفع  والثقافية،  والاجتماعية  والاقت�صادية  ال�سيا�سية 

ول�ضبطها نحو العدل والا�ستقامة توجهاً نحو ر�ضوان الله في الدار الآخرة".)15(
اتجه الم�سار عند حكم الإنقاذ نحو و�صل الدين بالدولة، وكانت هذه هي العملية 

الوطنية المحلية الثانية )بعد المهدية( التي يتم فيها هذا الو�صل.
�صارت م�س�ألة علاقة الدين بالدولة جزءاً �أ�سا�سياً لمعار�ضة النظام؛ فالحرب في 
جنوب ال�سودان حتى ذلك الحين لم تكن حرباً دينية، لكنها من هنا و�صاعداً تلونت 
بلون الدين من قبل الطرفين المتحاربين. فالحكومة ت�سميها جهاداً والحركة ا�شترطت 
الدولة العلمانية في كل ال�سودان ك�شرط لحل م�شكلة الحرب والحكم والوحدة، و�إلا 

)14(  في�صل عبدالرحمن علي طه، مرجع �سابق، �ص 152.
)15(  نف�سه، �ص 154.



الدين والدولة في ال�سودان: قراءة تاريخية

مجلة الدرا�سات ال�سودانية المجلد )18(، �أكتوبر 2012م - �صفحة ) 111 (

فقيام دولة في الجنوب منف�صلة وعلمانية. بهذا وقفت الحركة بال�ضد من الدولة الدينية 
ودعماً لحركة التوجه نحو العلمانية.

�أخذنا  ف�إذا  كذلك؛  ال�شمالية  المعار�ضة  خطاب  من  ق�سطاً  الديني  الجانب  و�أخذ 
مقررات �أ�سمرا للق�ضايا الم�صيرية في يونيو 1995م كمرجع لاتفاق التجمع الديمقراطي 

نجد �أنها قد �أفردت باباً لـ"الدين وال�سيا�سة في ال�سودان"، جاء فيه:
  "ب- الدين وال�سيا�سة في ال�سودان:

الدولية  المواثيق  والم�ضمنة في  الإن�سان  بحقوق  المعنية  والمعايير  المبادئ  �إن كل 
والعهود الإقليمية والدولية لحقوق الإن�سان ت�شكل جزءاً لا يتجز�أ من د�ستور البلاد 

و�أي قرار �أو �إجراء مخالف لذلك يعتبر باطلًا وغير د�ستوري.
يكفل القانون الم�ساواة الكاملة بين المواطنين ت�أ�سي�ساً على حق المواطنة واحترام 
المعتقدات والتقاليد وعدم التمييز بين المواطنين ب�سبب الدين �أو العرق �أو الجن�س �أو 

الثقافة ويبطل �أي قانون ي�صدر مخالفاً لذلك ويعتبر غير د�ستوري."
وما يعتبر جديداً في هذه المقررات خلافاً لكل ما قبله �أنها ذكرت �أنه:

"لا يجوز لأي حزب �سيا�سي �أن ي�ؤ�س�س على �أ�سا�س ديني".

وتوا�صل المقررات في الجانب الديني وال�سيا�سي لتقول �أن الدولة:
على                                                                       بالعمل  نف�سها  وتلزم  المعتقدات  وكريم  الأديان  وتحترم   ... تعترف 
تحقيق التعاي�ش والتفاعل ال�سلمي والم�ساواة والت�سامح بين الأديان وكريم المعتقدات 
وت�سمح بحرية الدعوة ال�سلمية للأديان، وتمنع الإكراه �أو �أي فعل �أو �إجراء يحر�ض 
�أو موقع في  �أو مبنى  �أي مكان  العن�صرية في  الدينية والكراهية  النعرات  �إثارة  على 

ال�سودان".)16(
)16(  نف�سه، �ص �ص 98-97.



يا�سر عو�ض

مجلة الدرا�سات ال�سودانية المجلد )18(، �أكتوبر 2012م - �صفحة ) 112 (

وهو ما ورد بالن�ص نف�سه في الد�ستور الانتقالي المقترح بوا�سطة التجمع والذي 
الحقوق  في  مت�ساوون   المواطنين  "جميع  �أن   1  -13 المادة  الثالث  بالباب  فيه  ورد 
�أو  الثقافة  �أو  العرق  �أو  العقيدة  �أو  الدين  �أ�سا�س  على  بينهم  تمييز  دون  والواجبات 

النوع"، و�صراحة "يحظر ا�ستخدام الدين �أو المعتقدات لأغرا�ض �سيا�سية".)17(
بالرغم من ت�صاعد و�صل الدين بالدولة �إلا �أن هناك عدة عوامل مرتبطة مع بع�ضها 
البع�ض �أدت، لي�س �إلى ف�صلهما �أو انهاء م�شروع دمجهما بوا�سطة حكومة الإنقاذ، بل 
بان�شقاق  العوامل  هذه  تمثيل  يمكن  الم�شروع.  هذا  بخفوت  ن�سميه  �أن  يمكن  ما  �إلى 
الخارجية- ال�ضغوط  وازدياد  �شعبي،  وم�ؤتمر  وطني  م�ؤتمر  �إلى  الحاكم  الحزب 
الأمريكية على النظام واتهامه بدعم الإرهاب. نتيجة لذلك �صعد �إلى الحكم جناح �أكثر 
عملية وعلى ا�ستعداد للتعاطي مع الغرب. كما يمكن تعريف هذا الخفوت ببقاء �سمات 

الدولة الدينية على م�ستوى الخطاب والرمز، لا العمل.
ظل هذا الحال �إلى ما قبل اتفاق ال�سلام ال�شامل 2005. بعد هذا التاريخ يمكن 
القول ب�أن الم�سار نحو ف�صل الدين عن الدولة لقى دفعة قوية. فيما يتعلق بذلك يعترف 
الاتفاق بـ"�أن ال�سودان بلد متعدد الأعراق والثقافات والأديان واللغات، وت�أكيداً لعدم 

ا�ستخدام الدين كعامل للفرقة يتفق الطرفان على ما يلي:
لل�شــعب  والإلهـام  الروحـية  للقوة  م�صدر  والأعراف  والمعتقدات  الأديان   :1-6

ال�سوداني.

م�شروع  ت(:  )د  الإن�سان  وحقوق  والقانونية  الد�ستورية  ال�شئون  �أمانة  الديمقراطي،  الوطني  التجمع   )17(
د�ستور الفترة الانتقالية، )د ن(.



الدين والدولة في ال�سودان: قراءة تاريخية

مجلة الدرا�سات ال�سودانية المجلد )18(، �أكتوبر 2012م - �صفحة ) 113 (

6-2:  ت�ضمن حرية المعتقد والعبادة وال�ضمير لأتباع كل الأديان والمعتقدات والأعراف 
ولا يجوز التمييز �ضد �أي �شخ�ص على هذه الأ�س�س.

بجميع  والتمتع  العامة  الدولة والخدمة  رئا�سة  فيها  المنا�صب، بما  تولي جميع   :3-6
�أو  الدين  �أ�سا�س  على  ولي�س  المواطنة  �أ�سا�س  على  يتم  والواجبات  الحقوق 

المعتقدات �أو الأعراف".)18(
�إذا نظرنا للعبارات الم�ستخدمة في هذا الاتفاق ف�إننا لن ن�صل �إلى �شيء جديد؛ 
فهذه العبارات قد وجدت قبلًا في الاتفاق العام والوطني على كل الأ�صعدة الحكومية 
و�أ�صعدة المعار�ضة. ولكن فقط على الم�ستوى النظري – مثلها مثل الكثير من العبارات 
في  والم�ساواة  الفيدرالي  والحكم  الم�صير  وتقرير  الإثني  التعدد  ق�ضايا  تخ�ص  التي 
ال�سيا�سية  القوى  خطاب  ذلك  في  انظر  دينية.  غير  �أ�س�س  على  والواجبات  الحقوق 
و�أبوجا  لل�سلام  الخرطوم  اتفاقية  لن�صو�ص  انظر  الحكومة  جانب  وفي  المختلفة، 
ال�شامل  ال�سلام  اتفاق  حالة  في  يبدو  ولكن  كلها.  ثتمر  لم  والتي  وغيرها-  وجنيف 
�أن ر�ؤية دانفورث ال�شهيرة الداعية لـ"العمل ولي�س الكلام" قادت هذا الاتفاق النظري 

ق�سراً لأر�ض الواقع.
العولمة  وعمليات  الخارجي  البعد  �سياق  الاتفاق في  لهذا  نظرنا  �إذا  بالطبع  هذا 
كنظام عالمي جديد مدعوم من الولايات المتحدة الأمريكية ومتنامي بعد �أحداث الحادي 
واليمين  الأمريكية  ال�ضغط  جماعات  تحركات  �إلى  انظر  2001م.  �سبتمبر  من  ع�شر 
الم�س�ألة  يخ�ص  فيما  النفط  و�شركات  الإن�سان  حقوق  ومنظمات  الأمريكي  الم�سيحي 

ال�سودانية.

)18(  اتفاقية ال�سلام ال�شامل، )د ت(، )د ن(.



يا�سر عو�ض

مجلة الدرا�سات ال�سودانية المجلد )18(، �أكتوبر 2012م - �صفحة ) 114 (

من المعلوم �أن تقرير الم�صير – ك�أحد م�ستحقات هذا الاتفاق – قد �أحدث اختراقاً 
دولة جديدة في  و�إعلانه  ال�سودان  انف�صال جنوب  �إلى  و�أدى  قبله،  للأو�ضاع  كاملًا 
9 يوليو 2011. هذا الانف�صال يعد بال�ضرورة علامة فارقة في تاريخ ال�سودان )�إن 
لم يكن في تاريخ القارة الأفريقية ككل( من كافة النواحي – الجغرافية، ال�سيا�سية، 
الاجتماعية، الاقت�صادية، الثقافية – بما فيها علاقة الدين بالدولة، التي تركز عليها هذه 
الورقة. ويبدو �أن عدم �إدارة علاقة الدين بالدولة بال�شكل الذي نادت به معظم القوى 
الأ�سباب  من �ضمن  يقع  ال�سودان،  لتحرير  ال�شعبية  ر�أ�سها الحركة  وعلى  الجنوبية، 
التي �أدت �إلى اختيار تلك القوى الانف�صال عن �شمال ال�سودان ودفع قواعدها �إلى هذا 

الخيار.
دولتين.  وجود  �إلى  �أدى  قد  ال�سودان  جنوب  انف�صال  �أن  الإطار  هذا  في  المهم 
دولة الجنوب لن تواجه علي الأرجح �س�ؤال العلاقة بين الدين والدولة، لأنها غالباً ما 
تحذو هذه الدولة – لارتباطها بالدين الم�سيحي والدول الغربية – نحو ف�صل الدين 
عن الدولة على الطريقة الأوروبية-الأمريكية. �أما دولة ال�شمال ف�سوف يعود ال�س�ؤال 
فيها مجدداً، ولكن ب�شكل جذري في �إطار بناء الدولة الجديدة �ضمن العديد من الأ�سئلة 

التكوينية الأخرى.
بد�أ عند فجر  و�إنما  انف�صال الجنوب،  ينتظر  بالدولة لم  الدين  تنامي و�صل  �إن 
ذلك الانف�صال. �ضمن ذلك التنامي قالت بع�ض القوى ب�أن مع�ضلة الهوية ال�شائكة قد 
الم�سلم/العربي،  ال�شمال  عن  الم�سيحي/الأفريقي  الجنوب  بانف�صال  تلقائياً  ح�سمت 
وهذه ر�ؤية تب�سيطية لم�شكلة الهوية حتى في ذلك ال�شمال. يمكن اعتبار خطاب رئي�س 
الجمهورية ال�شهير في الق�ضارف مثالًا لذلك، �إذ قال فيه �أنه "في حالة انف�صال الجنوب 
�سنقوم بتعديل الد�ستور، لذلك لا مجال لحديث عن التعدد الثقافي والإثني"،  وتبعاً 



الدين والدولة في ال�سودان: قراءة تاريخية

مجلة الدرا�سات ال�سودانية المجلد )18(، �أكتوبر 2012م - �صفحة ) 115 (

لذلك "�سيكون الإ�سلام هو الم�صدر الرئي�سي للد�ستور ... و�سيكون الإ�سلام هو الدين 
الر�سمي للدولة ....".)19( 

والجهات  الاتجاهات  من  العديد  �إلى  الر�سائل  من  العديد  الخطاب  هذا  يطلق 
المختلفة حتي لا نبت�سره، �إلا �أنه فيما يخ�ص هذه الورقة، ف�إنه يعطي �إ�شارة، لي�س فقط 
�إلى �إمكانية �سعي ال�سلطة الحاكمة الم�ضي نحو و�صل الدين بالدولة، ولكن �أي�ضاً �إلى 
�إمكانية عودة الم�ؤتمر الوطني الحاكم �إلى النقطة ما قبل اتفاقية ال�سلام ال�شامل التي 

عملت لف�صل الدين عن الدولة.
�إن عودة الحرب مرة �أخرى بين الحكومة والحركة ال�شعبية-قطاع ال�شمال في 
كل من جنوب كردفان والنيل الأزرق، والمناداة بـ"الجنوب الجديد" في �إطار "تحالف 
كاودا"،  ما هي �إلا محاولة للعودة �إلى تاريخ ال�صراع ال�شمالي-الجنوبي بما يحمله 
من تداعيات �إثنية وثقافية ودينية. وهو كذلك محاولة للعودة �إلى �صراع القوى المنادية 

بو�صل الدين بالدولة وتلك التي تنادي بالف�صل بينهما.	
8- خاتمة

ات�سم م�سار علاقة الدين بالدولة في تاريخ ال�سودان بالحراك اتجاهاً نحو الو�صل 
تارة ثم اتجاهاً نحو الف�صل تارة �أخرى فيما ي�شبه النمط �أو القانون. يفيد هذا القانون 
�أنه كلما بلغ م�سار الو�صل بين الدين والدولة �صعوداً نحو ذروته انحدر هبوطاً نحو 

الف�صل بينهما.
عندما بلغ م�سار الو�صل بين الدين والدولة ذروته في الدولة المهدية جاء الحكم 
بلغ  وعندما  الف�صل؛  نحو  الم�سار  �أعادت  مدنية  بدولة  )الإنجليزي-الم�صري(  الثنائي 

)19( وكالات الأنباء يوم 2010-12-19.



يا�سر عو�ض

مجلة الدرا�سات ال�سودانية المجلد )18(، �أكتوبر 2012م - �صفحة ) 116 (

م�سار الو�صل ذروته بالمناداة بالد�ستور الإ�سلامي في 1968 جاءت حكومة مايو -  
في ن�سختها الأولى - لتعيده نحو الف�صل. وعندما بلغ م�سار الو�صل ذروته بتطبيق 
انتفا�ضة  �أعادت  ال�شريعة/�سبتمبر  – قوانين  الأخيرة  ن�سختها  – في  مايو  حكومة 
ذروة  الم�سار  بلغ  وعندما  الف�صل؛  نحو  الم�سار  بعدها  الانتقالية  والحكومة   1985
الو�صل بدولة الإنقاذ جاءت اتفاقية ال�سلام ال�شامل وفترتها الانتقالية لتعيده – و�إن 
كان ب�شكل جزئي – نحو الف�صل، ولكن بنهاية الاتفاقية وانف�صال جنوب ال�سودان 

عاد الم�سار نحو الو�صل.
�إذا لم يتم التو�صل �إلى حل �شامل لأزمة الحكم في ال�سودان – يكفل ديمقراطية 
تتيح التداول ال�سلمي لل�سلطة ويحل نزاع الهام�ش مع المركز – في ظل تنامي القبلية، 
الإقليمية، والحروب، ف�إن م�سار علاقة الدين بالدولة قد ي�صل �إلى توازن �شبيه بالتوازن 
الذي �ساد الدولة ال�سنارية )توازن في ظل لامركزية الدولة(، وذلك لأن عدم التو�صل 
�أف�ضل  كونفدرالية في  �إلى  �أو  دول  عدة  �إلى  ال�سودان  انق�سام  يرجح  ذلك الحل  �إلى 

الاحتمالات.




