
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 
 

 

 

 

 
 

  
 المتحدة العربية القاسمية ، الشارقة ، الإمارات الكريم ، الجامعة القرآن بكلية مشارك أستاذ

  

 
 

)١٠٠-٤٧( 
  



    

) ٤٨ ( 
 

 
يهدف هذا البحث إلى تحديد وبيان أهم مقومات الحضارة التي وردت في القرآن 

وكيف فهمها العلماء المميزون الربانيون الفطنون من هذه الأمة  ، الكريم والسنة النبوية
ًفقدموا أنموذجا أسعد البشرية حينا من الزمان ً. 

تقرائي والتاريخي لإبراز مقومات الحضارة من  الاسينوقد اتبع الباحث المنهج
ًفي مقدمتها فهم القرآن الكريم فهما صحيحاالتي  ، وجهة نظر القرآن الكريم وإدراك  ، ً

مع الجمع بين العلم  ، معنى ذكر االله بصورة شاملة وعميقة تصبغ كل أوجه الحياة
 .والتخلص من الفهم المنحرف لمعنى العلم،  والعمل

أن القرآن الكريم لا يفصل في  : احث إلى جملة من النتائج من أهمهاوقد توصل الب
بل يرى أن كل علم يورث الخشية  ، رؤيته للحياة البشرية بين علوم الشريعة وعلوم الكون

أن مصطلح ذكر االله لا ينحصر في اللسان بل يشمل  : ومنها ، واليقين فهو من علم الآخرة
وأن العلم  ، وعدم الفصل بين العلم والعمل. الروحكل جوانب الحياة والعقل والقلب و

 .بمعناه الواسع هو من مقومات الحضارة التي تحقق السعادة للبشرية في الدنيا والآخرة
 ، العلم والعمل ، الذكر ، الرؤية القرآنية ، مقومات الحضارة  :الكلمات المفتاحية

 .الإصلاح
Abstract : 

This research aims to identify and clarify the most important 
components of civilization that were mentioned in the Noble 
Qur’an and the Sunnah of the Prophet, and how the 
distinguished and astute scholars of this nation understood 
them and presented a model that resulted in happiness for 
humanity at some point of time. 

The researcher followed the inductive and historical 
approach to highlight the components of civilization from the 
Holy Qur’an perspective, foremost of which is the correct 
understanding of the Holy Qur’an, and the realization of the 
meaning of praising God in a comprehensive and profound 
manner that covers all aspects of life, in addition to combining 



      

)٤٩( 
 

science and work, and getting rid of the deviant understanding 
of the meaning of science. 

The researcher reached a number of results, the most 
important of them are : The Holy Qur’an does not separate in its 
vision of human life between the sciences of Sharia and the 
sciences of the universe, but rather sees that every science 
begets fear and certainty is from the knowledge of the 
hereafter, and that the term praising God is not limited to the 
tongue, but includes all Aspects of life, mind, heart, soul. And 
that knowledge in its broad sense is one of the elements of 
civilization that achieve happiness for mankind in this world 
and the hereafter. 

key words : The components of civilization, Qur'an vision, 

praising God , knowledge & work , reform. 

 
ًاقتضت سنة االله في مجال الحياة أن يضع مقومات وقوانين وأسسا تؤدي إلى بناء 

وفي مقدمتها القرآن الكريم الذي سلم من  ، الحضارة الإنسانية على أصول الوحي
 .والجمع بين العلم والعمل ، والذكر بمعناه الواسع ، التحريف والتبديل

وكيف نجحت في  ، ان تلك المقوماتوعليه فإن هذا البحث يعرض لتوضيح وبي
 وكيف يمكن أن تساهم اليوم في بناء  ؟ ولماذا أخفقت في فترات زمنية ؟صدر الإسلام

  ؟الحضارة الإنسانية التي اتخذت طابع الكونية

 
  :يهدف البحث إلى تحقيق التالي

 .ح مقومات الحضارةتحديد النصوص الدينية من الكتاب والسنة التي ترسم ملام  :ًأولا
بيان تفسير علماء الإسلام لهذه النصوص بمختلف مذاهبهم الفقهية والعقدية   :ًثانيا

 .ومدارسهم السلوكية
 .الإشارة إلى سبب النجاح والإخفاق في مساهمة هذه الأمة في بناء الحضارة الإنسانية  :ًثالثا



    

) ٥٠ ( 
 

 
واعتمد  ، ستقرائي والتاريخي والوصفيالا : اتبع الباحث في هذه الدراسة المناهج

 على أساليب
 .التفسير الموضوعي والتحليلي والمقارن

 
 .ًمفهوم الحضارة وتعريفه لغة واصطلاحا

 
والإنسان  ، وحضرته ، ضد غاب : ً وحضر الشيء حضورا” : قال ابن القوطية

 )١(.“ سكن الحاضرة : حضارة

 
 ،  من الألفاظ التي اختلف الباحثون حوله“ الحضارة ”لفظ  : قال جورج عطية

ولعله خضع بدوره للثقافة والبيئة والأحوال الاجتماعية والاقتصادية للمفكرين 
ًوالفلاسفة الذين قاموا بتعريف الحضارة فكثيرا ما تعكس الأفكار والنظريات ظروف 

ًأحوالها إما تأييدا أو معارضة أو تعديلاالعصور و ويمكننا طرح وجهتي النظر الرئيسيتين  ً
  :حول تعريف الحضارة كما يأتي

 .عنى بطرق الثقافة والقيم الأخلاقية والآداب والفنونت : أحدهما
عنى بالمنجزات والأعمال التي حققها الإنسان في مجال التشييد والبناء والإنتاج ت : والأخرى

استخدام النتائج  : أي ، “ التكنولوجيا ”أو بعبارة أخرى  ، اعي والزراعيالصن
 )٢(.المكتشفة بالتجارب العلمية في مجالات الحياة المختلفة والاستفادة منها

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 ، م١٩٩٣ ، ٢ط ، القاهرة ، الخانجي مكتبة ، فودة علي: تحقيق ، الأفعال كتاب ، القوطية ابن   )١(

 .٤١ ص
 .١٦ص  ، م١٩٥٦ ، ١ط ، مكتبة الملك فهد الوطنية ، من حضارتنا ، جورج عطية. د   )٢(



      

)٥١( 
 

في شكل عبادات  ، حدد الإسلام عدة وسائل لتزكية النَّفس بكل جوانبها المتعددة
كي تسير النَّفس إلى االله في كل ميادين  ؛ تهوكان لهذا التعدد هدفه وغاي ، وشرائع وفروض

ًوبناء للحضارة الإنسانية انطلاقا من  ، عاكسة تزكيتها في شكل إصلاح في الأرض ، الحياة
َقل إن صلاتي ونسكي ومحياي ومماتي اللهَِِّ رب العالمين  : قوله تعالى َ ْ َِ َِ ْ َْ ِّ َ َ َ َ َ ََ ُِ َِ ُ َ َّ ُِ  

 ].١٦٢  :الأنعام[
ًكر والجمع بين العلم والعمل فهما وسلوكاالقرآن والذ ، لوسائلوفي مقدمة هذه ا ً ْ ، 

متمثلة في  ، ولقد حققت هذه الوسائل منهج التزكية والإصلاح على امتداد الحياة البشرية
كان بسبب  ، وما أصاب الحضارات والأمم والشعوب من فساد وشقاء ؛ تباعهمأالأنبياء و

 .ل الأنبياءتجاوز هذه الثوابت التي دعا لها ك
ولكنَّه رتب  ، ولهذا عدد وسائل تزكية النَّفس والسير إلى االله ، فالإسلام دين الرحمة

دون معرفة أيها حسن وأيها  ،  يكتفي المرء بمعرفتها جملةومن الفقه ألا ، هذه الوسائل
ًفإن الذي يهتم بالأحسن يكون سباقا في الطريق  ، أحسن  والذي يفعل الحسن يفوته فعل, َّ

كي لا تبلغ التزكية والتطهر  ؛  من مقاصد الشيطانوهذا في حد ذاته مقصد ، الأحسن
 .والإصلاح الغايات العليا

 
 

وكل  ، يمثل الوحي المقوم الأساسي لبناء الحضارة الإنسانية عبر التاريخ البشري
ويعد كل من عصر  ، حي وتعاليمه عن كل أوجه الحياةرة تهلك فبسبب إبعاد الواحض

 خاصة القرآن -أخطر العصور التي حرصت على إبعاد الوحي النهضة والتنوير والحداثة
 . من أن يكون له دور في بناء حضارة العصر-الكريم

وكانت النتيجة ظهور عصر ما بعد الحداثة الذي يسعى إلى إيجاد دور للدين في بناء 
وتجري الآن بين مفكري العصر  ، نسانية بعد الفشل في تحقيق السعادة للبشريةالحضارة الإ

ًويمثل القرآن الكريم الذي عصم من التحريف مقوما أساسيا . مقاربات لتحقيق ذلك ً



    

) ٥٢ ( 
 

ويمكن الوقوف على ذلك من خلال  ، لبناء الحضارة الإنسانية المتوازنة في هذا العصر
 : المطالب الآتية

 
 .فضل القرآن الكريم وآداب سماعه 

وردت نصوص كثيرة تدل على فضل وأهمية القرآن الكريم في بناء الحضارة 
 : الإنسانية التي تحقق للبشرية سعادة الدارين ويتمثل ذلك في الآتي

 
 ، هكْر إذا عمل النَّاس ب قراءة القرآن هي أفضل أنواع الذَّسفيان الثوري أن يرى

 ، كْر من تهليل وتكبير وتحميد وتسبيح وتمجيدَّلأنه مشتمل على جميع الذ ؛ والعلة في ذلك
 ، وعلى الخوف والرجاء والدعاء والسؤال والأمر بالتفكير في آياته والاعتبار بمصنوعاته

وأسمى الأعمال  ، فقد حصل على أفضل العبادات ، فمن وقف على ذلك وتدبره
 )٣(.والقربات

 ، ن كلام سفيان الثوري أن الاعتبار بمصنوعات االله يدخل في معنى الذكريفهم م
لأن الوقوف  ؛ وهذا يشمل كل العلوم والمعارف الطبيعية من فلك وطب وهندسة وغيرها

على حقائقها يقود إلى رؤية وإدراك تجليات معاني وآثار أسماء االله وصفاته في أفعاله 
 .ومفعولاته في هذا الوجود

َولقد جاءكم يوسفُ من قبل بالبينَات فما   : قوله تعالى  تيمية أن فيويرى ابن ُ ْ ََ َ َِ ِِّ َ ْ ْ ُ َ َْ ُ َِ ُ ْ
َزلتم في شك مما جاءكم به حتى إذا هلك قلتم لن يبعث االلهَُّ من بعده رسولا كذلك  َ َ ُ ٍّ َِ ِ ِ ِ ِ َِ َ ُ ًَ َ ْ َ ُْ َ ْ ْ َ ْْ َ ْ َ ْ َ ْ َ َُ َّ َُ َِّ ِ ِ ِ

ٌيضل االلهَُّ من هو مسرفٌ مرتاب َ ْ َُ ْ ُ ْ ُ َِ ُ ُّ ِ  ]علم بهذا القرآن ولكنَّه  إشارة إلى أن من] ٣٤ : غافر
َّترك العمل به وعمل بخلافه فإنه يكون من أهل التجبر والتكبر الذين مصيرهم القصم 

َالذين يجادلون في آيات االلهَِّ بغير سلطان أتاهم كبر مقتا عندْ   : كما قال تعالى ، والهلاك ً َِ ِ ِ ِْ َ ََ َ ُ ْ ُ ْ ََ ُ َ ٍ ْ ُ َِّ َ ِ َ َِ ُ
 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

 ، ٢ط ، دمشق ، عبد القادر الأرناؤوط ، تحقيق ، التذكار في أفضل الأذكار ، القرطبي ، ينظر   )٣(
 .٣٨ص  ، هـ١٣٩٢



      

)٥٣( 
 

ٍاللهَِّ وعنْد الذين آمنُوا كذلك يطبع االلهَُّ على كل قلب متكبر جبارا ٍَّ َ ُ َ َ َ َِّ ُ ََ َ َِ ْ ِّ ََّ ْ َُ َ َ ََ ِ ِ ِ  ]َّفإن  ؛ ]٣٥ : غافر
َّوأن كل علم دين لا يطلبه صاحبه ويستمده من  ، هذين الوصفين يجمعان العلم والعمل

 ، تكلمة والمتصوفةومثال ذلك علم الفلاسفة والم ، فنتيجة عمله الضلال ، القرآن
ْولكن لا يريد به الإصلاح في الأرض ، وكل عالم استمد علمه من كتاب االله؛  والمتفقهة ِ ، 

 )٤(.َّفإن مصيره القصم ، َّوإنما يريد به العلو والفساد في الأرض وتحصيل لذاته
يفهم من كلام ابن تيمية أن بعض علوم المسلمين التي تأثرت بالثقافات الأخرى 

قضة للوحي ومنها التصوف الفلسفي ضلت بسبب تقديمها العقل على الوحي وجعل المنا
 لمعصوم المسدد للعقل القائد تبعالعقل هو مركز العلوم والمعارف وأن النص الديني ا

وهذا ما وقع في كثير من العصور وأدى إلى التأويل المذموم الذي يطوع الوحي  ، للعقل
 .ر بقضايا الغيب التي لا يدركها الحس ولا العقلليتوافق مع العقل ولو تعلق الأم

 
تصرف الناس عن التي يذكر الإمام الغزالي بعض المظاهر الاجتماعية في عصره 

 ، ويعد هذه المظاهر تنافي آداب سماع القرآن ، التدبر والتفكر في آيات االله خاصة الكونية
ْإدخال ألحان الشع ومن ذلك فإذا كانت هذه  ، ر في القرآن بقصد جذب النَّاس إليهِّ

 ، ووقف عند الكلمات والقطع والوصل ، وقصر للممدود ، من مد للمقصور،  الألحان
ْتجوز في الشعر  .بالكيفية التي جاءت عن العلماء في التلاوةإلا  ، فهي لا تجوز في القرآن ، ِّ

ويحاول البعض أن يحسن  ، روهومحاولة إدخال ذلك النمط من اللحن حرام أو مك
وهو  ، مثل الضرب بالقضيب والدف ، تلك الألحان الخارجة من الحلق بمؤثرات خارجية

ِالتغبير الذي أشار إليه الإمام الشافعي ِ ْ لوجد الضعيف الذي لا يستثار كل ذلك لإثارة ا ، َ
َّلأن  ، تاب االلهإهانة لك ، فيرى الغزالي في كل ذلك ،  بمجموع هذه المؤثرات الصوتيةإلا

فكيف يخلط ذلك بالقرآن الذي  ، باللهو واللعب ، مثل هذه المؤثرات ترتبط في ذهن العامة
 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

المدينة  ، مام محمد بن سعودجامعة الإ ، محمد رشاد سالم: تحقيق ، الاستقامة ، ابن تيمية ، ينظر   )٤(
 .١٧/ ١. هـ١٤٠٣ ، ١ط ، المنورة



    

) ٥٤ ( 
 

يرى فيه إهانة للقرآن وعدم توقير  ، ًويذكر الغزالي مظهرا آخر في عصره ؛  ؟يقوم على الجد
الجمع بين القرآن أو  ، أو في حالة الجنابة ، قراءة القرآن في الشوارع ، وهذا المظهر هو ، له

 )٥(.وضرب الدف في الأعراس
 هي التي -لا تزال موجودة إلى يوم الناس هذاالتي  -يرى الباحث ان هذه المظاهر

وقد تعددت وتفننت هذه  ، حرمت البشرية من التدبر في كتاب االله واتخاذه منهج حياة
 .المظاهر مع عصر التقنية الحديثة

هو  ،  التعامل مع القرآن الكريم في حالة السماعويرى الغزالي أن المنهج الصحيح في
 ، منهج أبي بكر الصديق الذي كتم وجده وضبط جوارحه من الحركة رغم قوة الوارد

ًعندما رأى قوما حديثي عهد بالإسلام بكوا بكاء شديدا عندما سمعوا القرآن بسبب  ، ً
قوة وشدة  ، لقلوبويعني بقسوة ا ، “ هكذا كنا حتى قست قلوبنا ” : فقال ، الوجد

 .ولا يتوقف على سماع ، ًالقلب حتى صار مطيقا لملازمة الوجد في كل الأحوال
َّثم ترك  ، وهذا ما عبر عنه الجنيد الذي اشتهر بالحركة في بداياته عند سماع الوجد ُ

ُّوترى الجبال تحسبها جامدة وهي تمر  : وأجاب معترضيه بقوله ، الحركة ُ َ َ ََ ِ َ َ َ ُ َ ًَ َ َِ ْ َ َ ِ مر السحاب ِْ َ َّ َّ َ
َصنعْ االلهَِّ الذي أتقن كل شيَء إنه خبير بما تفعلون ْ َُ َّ ََّ ُ َ َ َُ َّ َْ ِ ٌِ َْ ِ ٍ ُ َ ِ  ]َّإشارة منه إلى أن ] ٨٨ : النمل

وكلما ضعفت . والجوارح متأدبة في الظاهر ساكنة ، القلب مضطرب جائل في الملكوت
 ، ي أبو الحسن محمد بن أحمدفيحك ، ظهر الوجد على الجوارح ، القوة بسبب تقدم السن

 ، أو القرآنْالذكر ًفما رأى عليه تأثيرا عند سماع  ، َّبأنه صحب سهل بن عبد االله ستين سنة
ْولكن في آخر عمره ُفاليوم لا يؤخذ   : ًكاد يسقط عندما سمع رجلا يقرأ قول االله تعالى ، ِ ََ ْ ُ ْ ََ َْ

ُمنْكم فدية ولا من الذين كفروا َْ ٌَ َ َ َ َِ ِ ِ َِّ َ ْ ُ مأواكم النَّار هي مولاكم وبئس المصيرُ ِ َِْ ََ َ ْ َْ ِ ْْ َ َ ُ ُ َُ ُ  
َعلل ذلك بسبب الضعف الذي اعتراه ، فعندما سأله ، ]١٥  :الحديد[ عندما تقدمت به  ، َّ

 )٦(.السن

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 .٢/٣٠٠ ،  بيروت–دار المعرفة  ، إحياء علوم الدين ، الغزالي ، ينظر   )٥(
 .٢/٣٠٣ ، المصدر نفسه ، الغزالي ، ينظر   )٦(



      

)٥٥( 
 

ويفهم من كلام الغزالي واستشهاده بحال الصحابة والصالحين أن الأصل هو التدبر 
ية وليس اضطراب حركة الجوارح والبكاء فإن ذلك لا في ملكوت االله خاصة الآيات الكون

 .علاقة له بآداب السماع والانتفاع بالقرآن الكريم

 
وقد أوضح بجلاء  ، يعد القرآن الكريم من أقوى مقومات الحضارة الإنسانية

 : لى أصناف هيفقسمهم إ موقف الناس من الانتفاع به في التزكية والإصلاح

 
ْوقال الذين كفروا لا تسمعوا لهذا القرآن والغوا فيه لعلكم   : قال تعالى ْ َ ْ ُُ َّ َ ْ ْ َ َّ ََ ْ َ ُ َ َِ ِ ِ َِ ِ ُ َ َ ََ َ َ

َتغلبون ُ ِ ْ َ  ]َفصلت ِّ يرى ابن عاشور أن الآية مقصود بها بيان حال المعرضين عن  ، ]٢٦ : ُ
رؤساء الكفار يزينون ويلقنون العامة أساليب الإعراض لعلمهم  نإإذ  ؛ يةالدعوة المحمد

 أن يتبع هذا  وألفاظه وأساليبه فلا يملك إلاأن كل من يسمعه يعجب وينبهر بمعانيه
وهذا هو منهج أهل الضلال والباطل في كل زمان ومكان لا يقابلون  ، القرآن الكريم

بالشعر والرجز والمكاء والتصدية ورفع . الحجة بالحجة بل بالإعراض والتشويش
 )٧(.الصوت

ويرى الباحث أن كثيرا من الملاحدة والزنادقة وبعض المستشرقين يتبعون أسلوب 
التشويش واللغو بالحجج الضعيفة ويتخيرون الروايات المكذوبة لصد الناس عن الوحي 

اب التخلف في كل بل ينسبون كل أسب ، وم والمعارف وبناء الحضارةلأن يكون مركزا للع
 . أوجه الحياة إلى الوحي خاصة القرآن الكريم الذي يزعمون أنه من تأليف محمد

فإذا كان اللغو في عصر التنزيل يتمثل في الشعر والرجز ورفع الصوت لصد العامة 
عن سماع القرآن الكريم فإنه اليوم يتمثل في مراكز البحوث والدراسات والموسوعات 

 .ذلك لإبعاد الوحي عن التأثير في الحياةوالمؤتمرات وغير 
 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

/ ٢٤،   هـ١٩٨٤ ، ١ط ،  تونس–الدار التونسية للنشر  ، التحرير والتنوير ، ابن عاشور: ينظر   )٧(
٢٧٨ ، ٢٧٧. 



    

) ٥٦ ( 
 

 
ْوقال الذين كفروا لا تسمعوا لهذا القرآن والغوا فيه لعلكم   : قال تعالى ْ َ ْ ُُ َّ َ ْ ْ َ َّ ََ ْ َ ُ َ َِ ِ ِ َِ ِ ُ َ َ ََ َ َ

َتغلبون ُ ِ ْ َ  ]ْن هذا الصنف يسمع الصوت ولكن لا يفقأيرى ابن عطية  ، ]١٧١ : البقرة ه ِ
َّوإنما لعدم وجود الاستعداد  ، فعدم الفهم وعقل المعنى لا يرجع إلى الغباء والبلادة ، المعنى

فهي حالة من البعد وعدم قبول  ،  للعلم والمعرفة والإصلاحاًالنفسي لقبول النص مصدر
َومنْهم من يستمع إليك وجعلنَا على  : ًمصداقا لقوله تعالى ، الخير ََ ْ ََ َ َ ْ ُ َ ْ ُ َِ ِ َِ ْ َ ْ قلوبهم أكنَّة أن ْ ً َُ َِ ْ ِ ِ ُ

ُيفقهوه وفي آذانهم وقرا وإن يروا كل آية لا يؤمنُوا بها حتى إذا جاءوك يجادلونك يقول  ُ َ َُّ َ ْ ْ َ َ َْ َ َ ُ َ ْ َ َ َ َ ُ ُ ََ َُ َِّ ِ ٍ َِ ُ َ َ ً ُْ َْ ِ ِِ ِ ِ

َالذين كفروا إن هذا إلا أساطير الأولين ِ ِ َِّ ََ ْ َّ َُّ َ َُ ِ َِ ْ ََ َ  ]٨(.]٢٥ : الأنعام( 
هي الحجاب الغليظ الذي  ، وفي مقدمتها الكفر ، َّن الذنوبألى وذهب ابن كثير إ

بالرغم من الاستماع  ، يمنع من الوصول إلى الإيمان والعلوم والمعارف المستكنة في الوحي
َومنْهم من ينْظر إليك أفأنت تهدي العمي ولو كانوا لا   : قال تعالى ، المتكرر َ ْ َُ َْ َْ َ ُ ْ َ ْ ُ ََ ْ ْ ُ َ ِْ َِ َ َ َ َُ ِ

ُيبصر
ِ ْ التؤدة  ، لقد نظروا في القيم المتولدة من الفهم وفي مقدمتها]٤٣ : يونس[  َونُ

وهي كافية لهداية أولي البصائر  ، وكلها تدل على النبوة ، والسمت الحسن والخلق العظيم
لا تحصل له  ، وبالرغم من رؤية هذا الصنف الذي يسمع ويرى كل ذلك ، والنهي
 )٩(.ة احتقارَّلأن نظرتهم هي نظر،  الهداية

ِوإذا قرأت القرآن جعلنَا بينَك وبين الذين لا يؤمنُون بالآخرة   : وقال تعالى ِ ِ َِ ْ ْ َْ َ َّ ْ ِْ َ َ ُ َ َْ َ َُ َ َ َ ْ َ َ َ ََ ْ ِ

ًحجابا مستورا ْ َُ ً َ ِ  ]يرى السعدي أن هذا الحجاب هو ما يحجب عن  ، ]٤٥ : الإسراء

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
عبد السلام عبد الشافي : تحقيق ، يزحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزالم ، بن عطيةا ، ينظر   )٨(

  بيروت-دار الكتب العلمية ،  محمد
دار الكتب ،  محمد حسين شمس الدين: تحقيق ، تفسير القرآن العظيم ، ابن كثير ، ينظر   )٩(

 .٢/٤١٩ ،  هـ١٤١٩ ، ١ط ،  بيروت–ن منشورات محمد علي بيضو،  العلمية



      

)٥٧( 
 

يكون سماعهم من باب إقامة و ، وهو عقوبة لتكذيب المعرضين ، الإيمان والعلم والمعرفة
 )١٠(.الحجة عليهم فقط
ِوقالوا قلوبنَا في أكنَّة مما تدعونا إليه وفي آذاننَا وقر ومن بيننَا   : وقال تعالى ِ ِ ِ ِ ٍ ِْ َ ْ َ َ َ ْ ُ ٌَ ْ َ ُ َِ َِ ُ ُِ َ ْ َُ َّ َ

َوبينك حجاب فاعمل إننَا عاملون َُ ِْ ِ َِ َّْ ِ َ ٌ َ ْ َ ََ  ]َفصلت ِّ يرى الشنقيطي أن السامعين  ، ]٥ : ُ
  :والسبب في ذلك جملة من الأسباب منها ، يستمعون للقرآن دون فقه وفهم

تمنعها من الفهم  ، في أغطية وغلف ، َّأن قلوبهم التي هي آلة الفهم والإدراك والعقل )١(
 .والعقل ووصول العلوم والمعارف إليها

ع يمن ، فيها ثقل وصمم ، الآذان التي هي طريق لمرور العلوم والمعارف إلى القلب )٢(
 .تلك العلوم والمعرفة من الوصول إلى القلب

 )١١(. حجاب يمنعهم من إبصار ورؤية الحق الذي جاء به بينهم وبين رسول االله )٣(
َّفإن الآذان  ، َّفعلى فرض أن قلوبهم خالية من موانع الفهم والعقل من أغطية وغلف

 ، د من الثقل والصممفيها سدو ، التي هي بمثابة النهر الذي يمد القلب بالعلوم والمعارف
وهو البصر بينه وبين الحق  ، وكذلك النهر الثاني الذي يمد القلب بالعلوم والمعارف

 .َّوعليه فإن كل وسائل العلوم والمعارف قد سدت ، حجاب
قد يفهم من التي ًويذهب الشنقيطي إلى أن كثيرا من الآيات التي جاءت في القرآن 

 لا يلامون على سماعهم وعدم فقههم ومن ثم ،  وجبلةَّأن كل هذه الموانع خلقة ظاهرها
َّأن قلوبهم في الأصل خلقت وجبلت  هو إجماع علماء التفسير والصحيح ، أمر غير صحيح

ولكنهم عندما بادروا إلى الكفر والتكذيب  ، على قابلية السمع والفهم والفقه والهداية
 )١٢(.ً ذنبهم جزاء وفاقاكانت هذه الموانع جزاءهم على ، بمحض إرادتهم وحريتهم

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 ، ١ط ، بيروت ، مؤسسة الرسالة ، بن عثيمينا: تحقيق ، تفسير السعدي ، السعدي ، ينظر   )١٠(

 .١/٤٥٩.م٢٠٠٠-هـ١٤٢١
 –دار الفكر للطباعة و النشر و التوزيع بيروت  ، أضواء البيان ، محمد الأمين الشنقيطي ، ينظر   )١١(

 ٧/٦ ،  مـ١٩٩٥ - هـ ١٤١٥ ، ١ط ، لبنان
 .٩ ، ٧/٨ ، المصدر نفسه ، ينظر   )١٢(



    

) ٥٨ ( 
 

َومنْهم من يستمع إليك حتى إذا خرجوا من عنْدك قالوا للذين   : وقال تعالى ْ ُ َ ْ ُ َ ْ ُ َِ ِ ِ ِ ِ ِ َِّ ُ ََ ََ َ ْ َ َْ ِ َِّ ََ
ْأوتوا العلم ماذا قال آنفا أولئك الذين طبع االلهَُّ على قلوبهم واتبعوا أهواءهم  َ ْ َ َُ َْ ُ َ َ َ َ ََ ُ َُّ ُِ ِ ُ َّ َ َ ْ ُْ َ ً َ ََ ََ ِ ِ ِ ِ 

يرى الزمخشري أن هذه الصفة هي صفة أهل نفاق الاعتقاد إذ يسمعون  ، ]١٦  :محمد[
وحتى  ، ة والتهاونلأن سماعهم للنص يقوم على الاستهزاء وعدم المبالا ، ولكن لا يفقهون

 )١٣(. قائم على الاستهزاء سؤالهم للصحابة عما قاله رسول االله
َإن شرَ الدواب عنْد  : وقال تعالى َِّ ِّ َ َّ َّ َ االلهَِّ الصم البكم الذين لا يعقلون ِ ُ َ َّ ِْ ِْ َ َ ُ ُُّ ْ ولو )٢٢(ُّْ ََ

َعلم االلهَُّ فيهم خيرا لأسمعهم ولو أسمعهم لتولوا وهم معرضون ُ َِ ْ َ ْ َ ُ َ ْ َ ُ َُ ْ ْ َ ْ ْ َ ْ ْ ْ َُ َّ َ َ ََ َ َ ًِ َ ِ ِ  ]٢٢ : الأنفال ، 
ُيا أيها الذين آمنوُا أطيعوا االلهََّ  :  قال ذلك بعد قوله]٢٣ َ َِ َِ ََ َُّّ ْ ورسوله ولا تولوا عنْه وأنتم َ ُ َُ ْ ََ َ ُ ْ َ َ ُ ََ َّ َ َ

َتسمعون  ُ َ ْ َ ولا تكونوا كالذين قالوا سمعناَ وهم لا يسمعون)٢٠(َ َُ َ َ ْ َ ََ ْ ْ ََ ُ َّ َُ ِ ِ َ ُ َُ  
 ]٢١-٢٠  :الأنفال[

َّالذي حرم االله منه الكفار ، ذهب ابن تيمية إلى أن السماع لا  ، هو سماع الاستجابة ، ُ
َّلأن هذا السماع الصوتي المجرد لابد منه لكل أحد حتى تقوم الحجة  ؛ َّسماع الصوت المجرد َ َّ َّ

ِقل أي شيَء أكبر شهادة قل االلهَُّ شهيد بيني   : والدليل على ذلك قوله تعالى ، عليه ْ َ َ َ ٌُّ ًِ َ َ ِْ ُ ُُ َ َ ٍَ
ْ ْ

َوبينَكم وأوحي إلي هذا القرآن لأنذركم به ومن بلغ َ َْ ْ َ َ ْ َ ََ ْ َ ْ َّ َ ِْ ِ ِ ِِ ُُ َْ ُ ُ َ َ ِ ُ ً أئنَّكم لتشهدون أن مع االلهَِّ آلهة ُ َّ ََ ِ َِ ََ َْ َُ َْ َ ُ
َأخرى قل لا أشهد قل إنما هو إله واحد وإنني بريء مما تشركون ُ ُُ ِْ ْ ُ َّ ٌ َّ َُّ ُِ ِ ٌِ َ َِ َ َ َ ٌ َ َِ ِ َِ ْ َ َْ ُْ  ]و  ، ]١٩ : الأنعام

ُّمن اهتدى فإنما يهتدي لنَفسه ومن ضل فإنما يضل  : قال َِّ َ ْ ََ َ َ َ ََّ َ َّ َ َِ َِ ْ ََ ِ ِ ِ ِ
ْ ْ َ عليها ولا تزر وازرة وزر ِ َ ُْ َِ ٌ َِ َ َ َ ِْ َ َ

ًأخرى وما كنَّا معذبين حتى نبعث رسولا  ُ َ ُ َ ََ َِّ ْ َ َ ََ َّ َ ِ ُ ْ ُ ]َّوالواقع يشهد أن الكفار  ، ]١٥ : الإسراء َُّ
َّحصل لهم السماع المجرد َ َمن السماع لا ينفع صاحبه إلافهذا النَّوع  ، َّ  إذا انتقل إلى سماع َّ

من يرد االله به خيرا  ” : َّ أنه قال وقد جاء في الصحيحين عن النبي. ابةوالاستج،  الفقه

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 ، ٣ط ،  بيروت–دار الكتاب العربي  ، كشاف عن حقائق غوامض التنزيلال ، الزمخشري ، ينظر   )١٣(

 .٤/٣٢٥ ،  هـ١٤٠٧



      

)٥٩( 
 

 لا “ سماع الفقه ”َّفالآية والحديث يقفان شاهدين قويين على أن  ، )١٤(.“ ِّيفقهه في الدين
ً لمن علم االله فيه خيرا وأراد به خيرايحصل إلا ً.)١٥( 

لعوامل نفسية ترفض مجرد ويرى الباحث أن هذه الطائفة غاية في الذكاء ولكن 
وتظهر في هذا العصر في طائفة المستشرقين الذين تمردوا على الكنيسة  ، السماع للوحي

والخطأ الذي  ، قد يكون منهم منافقون ، بسبب موقفها من النهضة واحتكارها المعرفة
 تمردوا على كل ما هو - بسبب هذا العامل النفسي-وقعت فيه بعض طوائف المستشرقين

نكروا أن يكون هناك وحي بل هي ثقافات عامة جمعها الأنبياء من أي من االله ووح
وكانت نتيجة  ؛ حضارات مختلفة ومزجوا بينها وانتخبوا منها ما ادعوا أنه وحي سماوي

هذا الإعراض والكفر حرمان البشرية من تأسيس حضارتها على العلم والمعرفة المستمدة 
لواقع العلمي الذي تعيشه الشعوب المتدينة من سكينة ولم يقتنعوا بهذا ا ، من الوحي

 .وطمأنينة بل ينظرون إلى الجانب المادي من الحضارة

 
ْولكن يحرم من  ، “ سماع فقه ”يرى ابن تيمية أنه قد يحصل للمرء  سماع  ”ِ

ُمن الذين هادوا   : االله فيهموهذا حال اليهود الذين قال ؛  “ الاستجابة والانتفاع َ ََ ِ َِّ
ăيحرفون الكلم عن مواضعه ويقولون سمعنَا وعصينَا واسمع غير مسمع وراعنَا ليا  َ ْ َ ْ َ َ ْ َ َ َ َْ ُ ِْ ِ ِ َِ َ ْ ُ ْ َ ْ َ َ َ ِّ ٍَ ََ َ َ َ َُ ُ َ ُِ ِ

َبألسنَتهم وطعنًا في الدين ولو أنهم قالوا سمعنَا وأطعنَا واسمع وا ْ َ ْ َ ْ ْ َ ْ ََ ْ َ ْ َّ َْ َ ََ َِ ِ ُِ َ ُْ ِ ِّ ِ ِ َ ْنظرنا لكان خيرا لهم ِ ْ ُْ َ َ ًُ َ َ َ َ ْ
ًوأقوم ولكن لعنَهم االلهَُّ بكفرهم فلا يؤمنُون إلا قليلا َ َ َ َ ْ ِْ َّ َ َِ ِ ِْ ُ ُ َ ْ َ َ َْ ُ َِ ِ ُ ِ َ  ]فليس كل من  ، ]٤٦ : النساء

وخير مثال  ؛ فلا ينتفع بعلمه وفقهه ، َّلأنه قد يفقه ولا يعمل بعلمه ، سمع وفقه فيه خير
و لا تؤمن  ، ْفهي و إن سمعت الخطاب و فقهته لا تقبله ، الغلفاءالقلوب المربوطة  ، لهذا

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
مصورة ” دار طوق النجاة  ، محمد زهير بن ناصر الناصر :تحقيق ، صحيح البخاري ، البخاري   )١٤(

 باب -كتاب العلم  ، هـ١٤٢٢ ، ١ط،  “ية بإضافة ترقيم محمد فؤاد عبد الباقي عن السلطان
 ٧٣١٢: حديث رقم ، ١/٣٩ ، العلم قبل القول والعمل

 ، ١ط ، دار ابن الجوزي ، كتب ورسائل وفتاوى ابن تيمية في التفسير ، ابن تيمية ، ينظر   )١٥(
١٦/١٠. 



    

) ٦٠ ( 
 

َالذين آتينَاهم الكتاب   كما قال تعالى ، ْو لا طاعة وإن عرفوا الحق ، ًلا تصديقا له،  به ْ ََ َِ ِْ َُّ ُ
َيعرفونه كما يعرفون أبنَاءهم وإن فريقا منْهم ليكتمون الحقَّ و َ ُ َ ْ ْ َ ُ ْ ََ ُ ْ ْ َ َْ ََ ً َ َّ َ ُ ُُ َْ ِ ِ ِ ِِ ُ َ َهم يعلمونَ ُ َْ ْ َ ُ  

 )١٦(.كتموه ]١٤٦  :البقرة[
يرى الباحث أن هذه الحالة ليست عند اليهود وحدهم بل قد يتصف بها بعض 

فإن بعض مفكري التيار الحداثي يرفضون الانصياع والاستجابة لتعاليم  ، عصاة المسلمين
خة بحجة أن ويرون أنها منسو ، خاصة في جانب الأحكام التشريعية ، القرآن الكريم

وأن البشرية قد تطورت فعليها أن تعتمد على  ، المخاطبين بها هم من كان في زمن التنزيل
 .ًالعقل في التشريع بعيدا عن الوحي

 
َّيرى ابن تيمية أن هذا الصنف من النَّاس حصل له السماع الصوتي المجرد َ وسماع  ، َّ

َوهذا السماع الجامع ، بل وسماع الاستجابة ، لفقها  : هو الذي عناه االله في قوله تعالى ، َّ
  َِّوإذا سمعوا ما أنزل إلى الرسول ترى أعينَهم تفيض من الدمع مما عرفوا من الحق َ ْ ْ َ ُ َّ َ َْ ََ َ ُ ُ ُ َِ ِ ِ ِ ُِ ََ ُ َّْ ِ َّ َ َ َْ ُِ َ ِ ِِ

َّيقولون ربنَا آمنَّا فاكتبنَا مع الش َْ ْ َّ ََ َ َُ َ َ َاهدينُُ ِ ِ  ]وقال تعالى ، ٨٣ : المائدة :   َإنما المؤمنُون ِ ْ ُْ َ َّ ِ

ْالذين إذا ذكر االلهَُّ وجلت قلوبهم وإذا تليت عليهم آياته زادتهم إيمانا وعلى ربهم  ِّ َ َ ْ ُ ْ ْ ُ ُ َِ َِ َ ْ َ َ ْ َْ َ ُ َ ْ َ َ َ ًَ ُ ُِ ِ َِ ُ َ َِّ َ ُ ُ َِ ِ ِ

َيتوكلون ُ َّ َ ََ  ]وقال تعالى]٢ : الأنفال  :  ُوإذا ما أ َ َ ِ ْنزلت سورة فمنْهم من يقول أيكم َ َ ْ َ ُُ ُّ َ ْ َُ ُ َُ َِ ٌ ْْ ِ

َزادته هذه إيمانا فأما الذين آمنُوا فزادتهم إيمانا وهم يستبشرون َ َُ
ِ ِ ِ ِْ َ َ َ َ ُ ََ ً ً ْْ ْ َ ْ ُ َ َّ َُ َِ ِْ َ ََّ َ  ]١٢٤ : التوبة[ ، 

ِوننَزل من القرآن ما هو شفاء ورحمة للمؤمن  ،  :وقال تعالى ِ ِ ِ ِْ َ ْ ُِّ َ ٌ َ ْْ ْ ٌُ َ َُ َ َ َُ ِ َّين ولا يزيد الظالمين إلا ُ َِ َ َِِ َّ ُ ِ َ َ
ًخسارا َ َ  ]١٧(.]٨٢ : الإسراء( 

يفهم من كلام الشيخ ابن تيمية أن السماع الجامع الذي يقوم على الاستجابة 
لنصوص الوحي في كل مجالات الحياة هو الذي ينفع البشرية ويؤسس لحضارة إنسانية 

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 .١٦/١١ ، المصدر نفسه ، ينظر   )١٦(
 .١٦/١٤ المصدر نفسه ، ابن تيمية ، ظرين   )١٧(



      

)٦١( 
 

كم والمواعظ والعبر والهدايات في كل تقوم على الوحي الذي تستمد منه الأحكام والح
 .مجالات الحياة

إن معرفة فضل القرآن الكريم والتأدب في سماعه وتحقيق سماع الاستجابة هو الذي 
 .وعلى هذه الثلاثة تؤسس وتقوم الحضارة ، يؤثر على القلب والنفس والعقل

فمرض  ، المتمثلة في مرض الشبهات والشهوات ، فالقرآن شفاء لأمراض القلب
فبالقرآن يزول هذا الداء فيرى القلب الأشياء  ، الشبهات مفسد للعلم والتصور والإدراك

وفي القرآن مادة التاريخ التي تحتوي على حكم ومواعظ وعبر من الحضارات . على حقيقتها
 )١٨(.تحمل القلب على الأخذ بالنافع منها وترك الضار ، السابقة

 Aldous] الدوس هكسلي”  إليها ومادة التاريخ هذه هي التي أشار

Huxley] “.َّالذي يرى أن الاعتماد في مبادئ السياسة العليا يقوم على السيكولوجيا ، 
 )١٩(.َّوأن هذه الإدراكات السيكولوجية يتم مراقبتها عن طريق دراسة التاريخ

،  فيتم علاجه كذلك عن طريق القرآن ، َّوأما داء الشهوة المتمثل في فساد الإرادة
ينمو ويزكو  ، فبخلاص القلب منه ، وهو الدواء الناجع لداء الشهوة ، الذي فيه الإيمان
 )٢٠(.حتى يصل إلى مراقي الكمال والصلاح ، ًتماما مثل الجسد

 ، ويشرح أبو طالب المكي الأسباب التي حالت بين المسلمين والاستفادة من القرآن 
والإصرار على  ، ويحصرها في البدعة ، كوسيلة فاعلة لعلاج مرض الشبهة والشهوة

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 ، هـ١٣٩٩ ، ٢ط ،  القاهرة–المطبعة السلفية  ، أمراض القلب وشفاؤها ، ابن تيمية ، ينظر   )١٨(

١/٥. 
 .]مقال[.مرجع سابق ، فضيلة الشيخ محمد الحمراني ، ينظر   )١٩(
 .١/٥ ، مصدر سابق ، أمراض القلوب ، ابن تيمية ، ينظر   )٢٠(



    

) ٦٢ ( 
 

وسطحية الفهم للقرآن  ، وضعف اليقين ، وعدم الإيمان ، وحب الدنيا ، والكبر،  الذنب
 )٢١(.المتمثلة في تتبع حروف القرآن دون الغوص في معانيه

وقد تعددت في عصره علوم  ، َّإن أبا طالب المكي من علماء القرن الرابع الهجري
 ، وهم أهل البدع ، ظهر التخصصية في تناول القرآن من مدارس الكلاموبدأت ت ، القرآن

أو علماء  ، ُأو قراء اهتموا بالشكل والنقط ، أو ساسة يتأولون آيات االله على غير وجهها
إذا لم يلتفت المرء إلى الغاية من  ، فان هذه التخصصية ، أو علماء بيان ، نحو وصرف

أخطر الحجب التي تحول بين المؤمن وفهم وتدبر وهي من  ، غرق في بحرها،  القرآن
 .القرآن

وهذه العلوم التي أشار إليها أبو طالب المكي كواحدة من أسباب الحيلولة دون فهم 
ذلك الاهتمام  ، ًتبدو في غاية الرحمة قياسا على اهتمامات الشباب في هذا العصر ، القرآن

ستفادة من القرآن من إيمان وعلم ولذلك كانت نسبة الا ، المنصب على الأدب الرخيص
 .ْإن لم تكن معدومة بالكلية ، ومعرفة تشفي أمراض الشهوات والشبهات أقل

 ، لا العين الجارحة ، يقوم على تحديق نظر القلب - كما يرى ابن القيم-فتأمل القرآن
 وقوة الفكر ، بمعنى آخر تشترك كل من قوة البصيرة التي محلها القلب ؛ مع جمع الفكر

ليحصل بذلك الإيمان والمعرفة  ؛ التي محلها العقل في تدبر واستنباط معاني وحكم القرآن
َّوأن مجرد التلاوة بلا فهم ولا تدبر لا يشفي القلب  ، والعلم وحقائق اليقين والخشية

ومن الوسائل التي تعين على . ولا تحصل تزكية ولا إصلاح ، والنفس والروح والعقل
 بنا ليلة فقام  قام رسول االله : فعن أبي ذر قال ، ية الواحدة عدة مراتترديد الآ ، التدبر

ُإن تعذبهم فإنهم عبادك وإن تغفر لهم فإنك أنت العزيز الحكيم  بآية يرددها وهي َ ْ ْ ْ َّ ْ ُ ِْ ِ ِْ ُْ َِ َ َ ُ َ َْ َّ َ َُ َ ِ ِ ِ َِ َ ْ َ ِّ ُْ ْ َ ُ  
َّولعل التابعين أخذوا بهذا المنهج ؛ ]١١٨المائدة [ ِّإني  : َّني أنه قالاليمان الدارفعن أبي س ، ََ

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
قوت القلوب في معاملة المحبوب ووصف طريق المريد إلى مقام  ، أبو طالب المكي ، ينظر   )٢١(

 ، ٢ط ، لبنان/  بيروت -دار الكتب العلمية  ، عاصم إبراهيم الكيالي. د: : تحقيق ، التوحيد
 .١/٦٩ ،  م٢٠٠٥- هـ ١٤٢٦



      

)٦٣( 
 

ولولا أني أقطع الفكر فيها ما جاوزتها إلى  ، أو خمس ليال ، لأتلو الآية فأقيم فيها أربع ليال
 )٢٢(.غيرها

وأهملوا  ، ويشير ابن القيم إلى جملة من العلوم التي اشتغل بها النَّاس في عهده
وكل  ، وعلوم الفلسفة ، ئفة من المبتدعةمنها كتب العقائد التي ألفها أهل كل طا،  القرآن

التي  ، وعلوم الطب والزراعة والفلك ، ولا يحصل بها إيمان ولا يقين ، تلك قاطعة عن االله
ْولكن لا منفعة فيها للقلب ، هي صحيحة ِ.)٢٣( 

مثل علوم الزراعة  ، ويقصد ابن القيم بالعلوم الصحيحة التي لا نفع للقلب فيها
ْولكن  ، فإنها وسائل لإعمار الأرض وإسعاد البشرية, ... لهندسة الخوالطب والصيدلة وا ِ

َّفإن مرض الشبهات والشهوات لا محالة  ، إذا قطعت صاحبها عن تدبر القران وفهمه
ْولكن التعمق في هذه العلوم مع نية ربطها باالله تعالى تورث حقائق اليقين ، يصيب القلب ِ ، 

 .والإيمان والخشية

 
َتباينت مناهج المسلمين في اعتبار السماع لغير القرآن من شعر ونحوه هل هو  ، َّ

فهو ضلالة وغواية  ، َّأم أن كل سماع لغير القرآن ، وسيلة مفيدة في التزكية والإصلاح
إلى وانقسموا .  ؟ِّتؤدي إلى الضلال والشرك الجلي والخفي ، وانحراف في التفكير وبدعة

 : طوائف هي

 
يرى البيهقي أن هذا التيار يتمثل في بعض أهل التصوف الذين اشتهروا بالسماع 

والدليل على ذلك عند . َّويرون أنه أحد أهم وسائل تزكية النَّفس وإصلاحها ، المحدث

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
تحقيق محمد حامد  ، مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين ، ابن القيم ، ينظر   )٢٢(

 .١/٤٥١ ، .م١٩٧٣-هـ١٣٩٣ ، ٢ط ، بيروت ، دار الكتاب العربي ، الفقي
 محمد عزير شمس: تحقيق ، إغاثة اللهفان في مصايد الشيطان ، إغاثة اللهفان ، ابن القيم ، ينظر   )٢٣(

 .٤٤ هـ ص ١٤٣٢ ، ١ط ،  مكة المكرمة-دار عالم الفوائد ، 



    

) ٦٤ ( 
 

فزال عن الحداء  ، تمثل في تنشيط الإبل على السيرالحداء الذي له فائدة معقولة ت ، هذا التيار
َّفإن الغناء الذي فائدته  ، وإذا كان ذلك كذلك ، وصح وصفه بالحق ، صفة الباطل

 )٢٤(.بل بالحق فلا يكره ،  يوصف بالباطلستصلاح النَّفس والفكر أولى ألاا
َويرى سهل بن محمد أن السماع مستحب لأهل الحقائق َّ  ، الورعومباح لأهل  ، َّ

ومن الأدلة التي يذكرها أهل السلوك للدلالة على أهمية  ، ًويكره للفساق ومن يسمعه بطرا
َالسماع في التزكية  ، وطيب القلب ، الصحابي الذي كان حسن الصوت ، البراء بن مالك ، َّ

َويميل إلى السماع ويستلذ الترنم  فبينا  َّوأنه كان يرجز برسول االله ، واستشهد يوم تستر ، َّ
إياك  ” :   في بعض أسفاره إذ قارب النِّساء فقال رسول االله هو يرجز برسول االله

 )٢٥(.“ والقوارير إياك والقوارير
َويرى القشيري أن الدليل على إباحة السماع لكل شيء َّ َّثم الانتقاء من هذا المسموع  ، َّ ُ

َالذين  : هو قوله تعالى ، أحسنه ِ َيستمعون َّ ُ َِ َ َالق ْ َولْ َفيتبعون ْ َُ َِ ُأحسنَه َّ َْ َأولئك َ ِ َ َالذين ُ ِ ُهداهم َّ ُ ََ 
َوأولئك االلهَُّ ِ َ ُ ْهم َ ُأولو ُ ِالألباب ُ َ ْ َْ  ]َالزمر  تفيد التعميم “ القول ”فاللام في كلمة  ، ]١٨ : ُّ

َفاالله مدحهم بأنهم يتبعون الأحسن بعد السماع ، والاستغراق لكل قول َّ ومن أدلة هذا  ، َّ
َعلى إباحة السماع قوله تعالىالتيار  َّ :   ِفأما الذين آمنُوا وعملوا الصالحات فهم في ْ َ َ َُّ َّ َ ََ َِ ِ ِ ُِ ََّ َ

َروضة يحبرون ُ َ ْ َُ ٍَ ْ  ]َفالحبور هو شعور يحدث لأهل الجنة بسبب السماع  ، ]١٥ : الروم َّ
 )٢٦(.حيث تتجاوب معهم كل أشجار الجنة

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 ، بيروت ، دار الكتب العلمية ، تحقيق السعيد بسيوني زغلول ، شعب الإيمان ، البيهقي ، ينظر   )٢٤(

 .٤/٢٨٤ ، هـ١٤١٠ ، ١ط
دار  ، مصطفى عبد القادر عطا: تحقيق ، المستدرك على الصحيحين ، أبو عبد االله النيسابوري   )٢٥(

حلية  ، أبو نعيم ، وينظر ، ٣/٣٣٠. م١٩٩٠-هـ١٤١١ ، ١ط ، بيروت ، الكتب العلمية
 .٣/٦٩ ، .هـ١٤٠٥ ، ٤ط ، بيروت ، دار الكتاب العربي ، لياءالأؤ

 ، حلية الأولياء ، أبو نعيم ، و ينظر.١/٢١٦ ، مصدر سابق ، الاستقامة ، ابن تيمية ، ينظر   )٢٦(
 .٣/٦٩ ، مصدر سابق



      

)٦٥( 
 

إذا كان تحتوي  ، ويجب حفظ اللسان عنه ، عهلا يجوز سما ، عند هذا التيار ، فالشعر
ْولكن الشعر الذي يخلو من كل ما سبق ، معانيه على الهجاء والفحش والكذب ِّْ فهو مثل  ، ِ

ْكي لا يصد ويشغل عن قراءة القرآن وذكر  ، ومع ذلك لا يستحب الإكثار منه ، الكلام ِ

ًلأن يمتلئ جوف الرجل قيحا  ” : قال :  َّفما جاء عن أبي هريرة أن رسول االله )٢٧(.االله َّ
ْفالامتلاء كناية عن أن الشعر استولى على كل وقته ، )٢٨(“ ًيريه خير من أن يمتلئ شعرا ِّ َّ ، 

والقيح الذي يريه الداء الذي يأكل  ، َّوالعلوم الشرعية، ْالذكر وشغله عن قراءة القرآن و
 )٢٩(.جوفه ويفسده

َلا يحصر السماع في حكم المستحب ابن تيمية أن من الصوفية من ىوير بل هو  ، َّ
َفإذا كان هذا السماع يؤدي إلى الإيمان ، بهاإلا عنده من الواجبات التي لا يتم الواجب  َّ ، 

َّفإنه في هذه الحالة يقدم على القرآن َبل ويكفرون ويفسقون من ينكر السماع, َّ َّ.)٣٠( 

ْع من سماع الشعر الممزوج بالألحان لا يمان ، وفي مقدمتهم القشيري ، فتيار الصوفية ِّ
ًطالما أنه لا يحمل معاني وأفكارا تتناقض مع الاعتقاد ، الطيبة والنغم المستلذة َولا يؤدى  ، َّ ُ

َولا يؤدي هذا السماع إلى اللهو والهوى ، في مجلس محظور َّ ِّ َبل هذا النَّوع من السماع ، ُ على -َّ
ويذكره بالدرجات التي أعدها االله لعباده  ، ات يزيد رغبة السالك في الطاع-حد زعمهم

َّكما أنه يساعد على إدخال صفاء الواردات إلى  ، َّكما أنه يقي سامعه من الزلات ، المتقين
َّفسماع من هذا النَّوع مستحب ومختار من ناحية الدين والشرع ، القلب تيار -وما يستدل به. ِّ

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 .٤/٢٧٦ ، مصدر سابق ، البيهقي ، ينظر   )٢٧(
 بنقل العدل عن العدل إلى رسول االله صلى االله المسند الصحيح المختصر ، صحيح مسلم ، مسلم   )٢٨(

كتاب  ،  بيروت–الدار إحياء التراث العربي  ، محمد فؤاد عبد الباقي: تحقيق ، عليه وسلم
 .٢٢٥٧  :  رقم الحديث٤/١٧٦٩،  الشعر

-هـ١٤١٦ ، ١ط ، السعودية ، الخبر ، بن عفانادار ،  الديباج على مسلم ، السيوطي ، ينظر   )٢٩(
 .٥/٢٧٤ .م١٩٩٦

 .٢٣٥-١/٢٣٣ ، مصدر سابق ، الاستقامة ، ابن تيمية ، ينظر   )٣٠(



    

) ٦٦ ( 
 

َبجانب آية السماع وآية الح ، -الصوفية َّأن بعض أهل المدينة من  ، بور وهما دليلان مجملانَّ
 .العلماء كان يسمع الغناء

وهذا النوع من السماع تراه الأمم الأخرى من أرقى أنواع الفنون التي تدل على 
والحضارة الغربية اليوم تعد هذه  ، وكان من أبرز سمات عصر النهضة ، الرقي والحضارة

 . للفكر الغربي مقارنة مع الجماعات المتطرفةالطائفة من أقرب طوائف المسلمين

 
وأورد حججهم  ، من الممثلين لهذا التيار ابن تيمية الذي تولى الرد على تيار المجيزين

 : ورد عليهم وخلص من الرد عليهم إلى جملة من الأحكام منها

 
َالذين يستمعون القول فيتبعون أحسنَه أولئك   :  تيمية أن قوله تعالىإذ يرى ابن ِ ِ َِ َ ْ َُّ َُ ْ ُ َ ْ ُ َ ََ َْ َ َ َِ َّ َ

ِالذين هداهم االلهَُّ وأولئك هم أولو الألباب ُ َُ َ َْ ْ ُ َ ََّ ْ ُُ ُ ََ ِ َِ  ]َالزمر ًلا يقف دليلا على جواز  ]١٨ : ُّ
ًلأن من الأقوال ما يكون سماعه حراما أ ، استماع كل قول  ًو مكروها كما قال النبيَّ

 : ”  من استمع إلى حديث قوم وهم له كارهون صب في أذنيه الآنك يوم
َّوإذا رأيت الذين يخُوضون في آياتنَا فأعرض عنْهم حتى   : و قال تعالى )٣١(“ القيامة َ ُ َ َ ْ َْ ََ ْ ْ ُ َ َِ َ َ َ َِ ِِ َّ َ ِ

َّيخُوضوا في حديث غيره وإما ينْسينَّك الش َ َ ُ َ َِ ِ ٍ َِّ ِْ ِ َ ِ ُ ِيطان فلا تقعد بعد الذكرى مع القوم َ ْْ َ ْ َ ُ َْ ِّ ْ َ َ ُ َْ َ َ َ ْ َ
َالظالمين ِِ َّ  ]ونهي عن  ، ففي الآية أمر بالإعراض عن كلام الخائضين ، ]٦٨ : الأنعام

 )٣٢(. ؟فكيف يكون استماع كل قول محمود ، القعود معهم

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 ، مؤسسة الرسالة ، وآخرون ،  عادل مرشد-شعيب الأرنؤوط  :تحقيق ، المسند ، الإمام أحمد   )٣١(

 .١/٢١٦ ،  م٢٠٠١ - هـ ١٤٢١ ، ١ط
أمراض  ، ابن تيمية ، ينظرو ، وما بعدها-١/٢١٦ ، مصدر سابق ، الاستقامة ، ابن تيمية: ينظر   )٣٢(

 .١/٧٣ ، مصدر سابق ، القلوب



      

)٦٧( 
 

 
َوق  : قوله تعالى ويرى ابن تيمية أن ْد نزل عليكم في الكتاب أن إذا سمعتم َ َ ُْ َ َ ْْ ِْ َِ ِْ َ ِ ْ َ َِ ُ َ َّ

ًآيات االلهَِّ يكفر بها ويستهزأ بها فلا تقعدوا معهم حتى يخُوضوا في حديث غيره إنكم إذا  ْ َ َ َِ ِ ِْ ْ ْ َ َ ْ َ ُُ َّْ َّ ُ َ َِ ٍ ِ َِ َ َ ُ َ ُ ْ ُ َ ُ َِ ُ َ َِ ُِ
َمثلهم إن االلهََّ جامع المنَافقين والكافرين  َ ُ َ ُِ ِ ِ ِ ِ َِ ْ ُْ َُ َّ ِْ ًفي جهنَّم جميعاْ َ َِ َ َ ِ ]دليل على أن ، ]١٤٠ : النساء 

بل  ، وفي ذلك دليل على عدم صحة سماع كل قول ، مستمع هذا الحديث الباطل مثل قائله
َوالذين لا يشهدون الزور وإذا   َّإن االله مدح المؤمنين بسبب إعراضهم عن اللغو فقال َِ َ َ َ َ ََ ُّ ُ ْ َ َِّ

ُّمروا باللغو مروا  َ ُّ َِ ْ َّ ًكراماِ َ ِ  ]فالسماع لكل قول والنظر إلى كل صورة  ، ]٧٢ : الفرقان
خاصة عندما جعلوا هذا النَّوع من  ، ًأضل بهما كثيرا من النَّاس ، بابان من أبواب الشيطان

َالسماع والنظر عبادة وقربة وطاعة الله تعالى ويرى ابن تيمية أنه يجب عدم الاقتداء بهؤلاء  ، َّ
أخطأ عندما اقتتلوا في الفتنة  ، َّلأن من هو أفضل منهم من كبار السلف  ،العلماء الصوفية

ومنهم من حلل ربا الفضل والمتعة والأشربة المسكرة  ، َّبحجة أن القتال واجب ومستحب
 عدم الاقتداء ومن ثم ، وأجمع العلماء على عدم الاقتداء بهم في الزلة والهفوة ، والحشوش

َبكبار الصوفية في السما  .ع أولىَّ
بل ويذهب ابن تيمية إلى أبعد من ذلك عندما يشبه المتوسعين في إباحة السماع بعباد 

أمثال  ، ولكنَّه ينصف طائفة منهم. النصارى ويجعل الضلال صفة مشتركة بين الفريقين
َالذين يرون أن تكلف هذا النَّوع من السماع المحدث يؤدي إلى الفتنة ، الجنيد بن محمد َّ ولا  ، َّ

يساهم في تزكية وصلاح  ، َّولا الاعتقاد بأنه قربة وعبادة ودين ، ًيجوز الاجتماع له شرعا
وتدبره والإيمان  ، عند هذه الطائفة هو الاستماع لكلام االله ، فالاستماع الحقيقي. القلوب

َومن فعل ذلك فهم أهل السماع المحمود ، والعمل به الذين يستحقون  ، والوجد القرآني ، َّ
 )٣٣(.ناء من اهللالث

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
أمراض  ، ابن تيمية ، وينظر ، وما بعدها-١/٢١٦ ، مصدر سابق ، الاستقامة ، ابن تيمية ، ينظر   )٣٣(

 .١/٧٣ ، مصدر سابق ، القلوب



    

) ٦٨ ( 
 

 ، من تياره نفسه ، التي تطرفت في الجانب الآخر ، ويذكر ابن تيمية طائفة العلماء
َفكفرت كل من يعتقد بأن السماع مستحب أو واجب َّ ويصف ابن تيمية هذا التكفير  ، َّ

َّلأهل السماع بأنه غلو نتيجته الحتمية الفرقة والعداوة والبغضاء َ لا َّويعلل ذلك بأن ك ، َّ
َّالفريقين ترك السماع الشرعي الذي يحبه االله ورسوله والمؤمنون َ َّ.)٣٤( 

ًيعد رفض ابن تيمية تكفير من يجعل السماع واجبا فهما وسطا ومتقدما ً لأن السماع  ؛ ًً
 خاصة في -ومع هذا تبنت جماعات متطرفة ، لا يقع في دائرة الاعتقاد بل يتعلق بالسلوك

ًجملة وتفصيلا وكفرت وضللت وفسقت من يرى أنه وسيلة  وحرمت السماع -هذا العصر
وكانت النتيجة  ، بن تيميةاولم تنظر إلى هذا التفصيل الذي أشار إليه  ، للتزكية والإصلاح

 ، للقرآن الكريم وحدهإلا ولا سماع  ، إظهار الإسلام للشعوب الأخرى بأنه ضد كل فن
ومن ثم بناء الحضارة  ، كيمه في شؤون الحياةوبهذا تحرم البشرية من النظر في كتاب االله وتح

 .الإنسانية

 
 ، َّويرى ابن تيمية أن ما زعمه بعض الصوفية أن أهل المدينة كانوا يسمعون الغناء

َّفإن أهل المدينة لم يقولوا أنه واجب أو  ، تم توظيفه في غير محله ، استشهاد تاريخي باطل َّ
 ، َّوأنه من الذنوب ، َّوأن تركه أفضل ، لكنهم يفعلونه مع الاعتقاد بكراهته ، بمستح

َّتماما مثل التوسع في الطعام والشراب والملابس  ، وعلى أفضل الفروض هو من المباحات ً
ْولكن لا يرون فيه قربة وعبادة الله ، والمساكن َّويزعم ابن تيمية أن السلف وأئمتهم يرون . ِ
َأن السما َّ والغاية منه صد قلوب  ، ع مبتدع من صنع زنادقة اليهود والنصارى والصابئةَّ

َويذكر الشافعي أنه لحظ ، َّالأمة عن سماع القرآن ََ انتشار ظاهرة  ، عند زيارته لبغداد ، َّ
ِالتغبير ِ ْ وقد أدرك  ، التي تعني الضرب بالقضيب وهو آلة موسيقية مصحوبة بغناء،  َ

ْ لكمال علمه وإيمانه أن هذا التغبير يصد القلوب عن ذكر االله _ تيميةكما يرى ابن_الشافعي  ِ ِ ِ ْ َ َّ

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 .٢٣٥-١/٢٣٣ ، مصدر سابق ، الاستقامة ، ابن تيمية ، ينظر   )٣٤(



      

)٦٩( 
 

َّوقد ضل وزل كثير من العلماء بسبب  ، فكل ما قاله الصوفية من ثمار للسماع كلام باطل َّ َ
َهذا السماع َّ.)٣٥( 

ْولا ينكر ابن تيمية أن الشعر إذا كان من الكلام المباح أو المستحب جاز سماعه ِّ َّ،  
َولكنَّه يرى أن الشعر الموجود في السماع المحدث المختلط بالمكاء والتصدية ليس من نوع  َّ ْ ِّ َّ

الذي تأثر بأبي عبد الرحمن السلمي  ،  لا يجوز للقشيريومن ثم ، الكلام المباح أو المستحب
َفي أدلته التي أوردها على جواز السماع ْ من الشعر أن يستشهد بما سمعه النبي ، َّ ِّ.)٣٦( 

سماع  : الأول : فالسماع نوعان ، ويقسم ابن القيم الذي يؤيد شيخه ابن تيمية السماع
ْحسب الشعر-وهذا النَّوع يتفاوت ، اللعب والطرب ما بين مكروه ومحرم وباطل -ِّ

ِّالسماع المحدث لأهل الدين والقرب : والنوع الثاني ، ومرخص في بعض أنواعه َ فهو  ، َّ
 )٣٧(.فته الكتاب والسنة وإجماع السلفبدعة وضلالة لمخال

مصدر  ، يكون الشيطان نفسه ، وبجانب الغناء الذي هو من مزامير الشيطان
يذهب  ، عند قراءة القرآن ، فالاستعاذة منه ، الوساوس والشهوات والإرادات الفاسدة

َِكل ذلك ويجعل القلب قابلا لما ينبت فيه من العلم والخير ستعاذة في كما تساهم هذه الا ، ً
 )٣٨(.حفظ وثبات وتمكن العلم والخير

فالطبائع الرديئة بسبب الضلال  ، فالقرآن ليس شفاء لكل الطبائع والأنفس
لا ينفي  ، فكون كثير من النَّاس لم يحدث له شفاء بالقرآن ، خسارةإلا لا يزيدها ،  والكفر

َيا أيها   : قة ثابتة بقولهفتلك حقي ، كون القرآن فيه شفاء لأمراض البدن والقلب والروح ُّ َ َ
َالنَّاس قد جاءتكم موعظة من ربكم وشفاء لما في الصدور وهدى ورحمة للمؤمنين ْ َ ِْ ِ ِ ِ ِ ِ ُِ َ ٌ ْ َ َ ْ َْ ٌَ َ ٌ َ ََ َ ُّ َ ِّ ْ ْ َ ًُ ُ ْ ُْ ِ ِ ُ ُ  

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 .١/٢٣٨ ، المصدر نفسه ، الاستقامة  ،ابن تيمية ، ينظر   )٣٥(
 .٢٧١-١/٢٦٧ ، المصدر نفسه ، الاستقامة ، ابن تيمية ، ينظر   )٣٦(
 .١/٩٢ ، مصدر سابق ، إغاثة اللهفان ، ابن القيم ، ينظر   )٣٧(
 .١/٩٢المصدر نفسه  ، إغاثة اللهفان ، ابن القيم ، ينظر   )٣٨(



    

) ٧٠ ( 
 

فالقرآن شفاء لأخطر أمراض القلب من غي وضلال وشبهات  ، ]٥٧ : يونس[
 )٣٩(.وشهوات

َوثمة فرق بين السماع والاس دون  ، ومن ضمنها الغناء ، فمن سمع الملاهي ، تماعَّ
ٌّفإن هذا السماع لا يترتب عليه نهي ولا ذم ، قصد َ َّ فمن  ، والعلة في ذلك انعدام القصد ؛ َّ

ْسمع بيتا من الشعر أو سمع أغنية من غير قصد ِّ فأخذ من ذلك المعنى إشارة ذاقها  ، ً
أو حب عمل يحبه االله  ،  االله ورسولهمثل حب ،  عظيمةِفحركت الوجد في قلبه لمعان

َّفإن هذا يحمد لأنه من باب القياس والاعتبار والتمثيل ، ورسوله ْولكن أقصر الطرق . َّ ِ

َّهو السماع القرآني النبوي الشرعي الإيماني ، لتحقيق تلك المعاني َ َوهذا السماع الإيماني . َّ َّ
َّليه سلف الأمة وأكابر مشايخها وأئمتها هو الذي كان ع ، َّالقرآني النبوي الديني الشرعي

ومن بعدهم من المشايخ كإبراهيم بن أدهم والفضيل بن عياض  ، َّكالصحابة والتابعين
وأمثال  ، وأبي سليمان الدراراني ومعروف الكرخي ويوسف بن أسباط وحذيفة المرعشي

فيقرأ  ، نا ربنايا أبا موسى ذكر : هؤلاء وكان عمر بن الخطاب يقول لأبي موسى الأشعري
ْوكان أصحاب محمد إذا اجتمعوا أمروا واحدا منهم أن يقرأ  ، وهم يسمعون ويبكون ً

َفثمرة هذا النَّوع من السماع. القرآن والباقي يستمعون والأذواق  ، المواجيد العظيمة ، َّ
 في ولا تتواجد كل هذه الفوائد ، والأحوال الجسيمة ، وزيادة المعارف والإيمان ، الكريمة

 )٤٠(.كلما زاد وطال التدبر والتفهم للقرآن ، وتزيد كل تلك ، كتاب غير القرآن
فالجنيد  ، ويرى البيهقي أن الإسراف في السماع يفوت على المرء تلقي العلم والعمل

ويرى سري  ، ًوبشر الحافي لا يرى شيئا أفضل من العلم ، كان يقدم العلم على السماع
َّعبادة ثم ذهب يلتمس العلمَّأن من بدأ ال ، السقطي ًفهو أقرب إلى الهلاك خلافا للذي  ، ُ

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 -دار الكتب العلمية  ،  ومنشور ولاية العلم والإرادةمفتاح دار السعادة ، ابن القيم ، ينظر   )٣٩(

 .١/٢٥ ، بيروت
 ١٣٩٩ ، ٢ط ،  القاهرة–المطبعة السلفية  ، التحفة العراقية في الأعمال القلبية ، ابن تيمية ، ينظر   )٤٠(

٧٥ ، ١/٧٤. 



      

)٧١( 
 

فكل من قسم وقته بين العلم والسماع فهو مقصر فكثير من الناس  ، يبدأ بالعلم قبل العبادة
 )٤١(.تباع الشهواتايصرف وقته في الملاهي و

 كل واضح مما سبق أن المانعين للسماع يرون أنه بدعة مضلة من صنع الزنادقة من
ويحرمونه ولو  ، بل ضل بها بعض كبار العلماء ، والغاية منها الصد عن كتاب االله ، الملل

ولا وسيلة للتزكية والإصلاح ومن  ، ًكان مؤسسا على شعر حسن طالما اختلط بالموسيقة
 .بالسماع للقرآن وحدهإلا ثم بناء الحضارة 

 ، ن ولا يزال إلى يوم القيامةويرى الباحث أن هذا التباين داخل الأمة الإسلامية كا
 من الأجيال في هذا العصر ترى أن اًن كثيرإف ، وفي ظل عصر يعشق الفن بكل أنواعه

وعليه من الحكمة  ؛ فتاوى رجال الدين في الإسلام تشبه مواقف الكنيسة في عصر النهضة
 كما برر -ولوالق ، لتحقيق المقاصد العليا للدين عدم وضع هذه المسألة في دائرة الاعتقاد

 . بأنها من المباح مثلها مثل التوسع في المأكل والمشرب والملبس-ابن تيمية للمجيزين لها

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 .٢/٣٠٣ ، مصدر سابق ، السنن ، البيهقي ، ينظر   )٤١(



    

) ٧٢ ( 
 

 
 

كأحد أهم عوامل التزكية  ، والجمع بين العلم والعمل ، بجانب القرآن ، كْريأتي الذ
والذكر بكل أنواعه ودرجاته  ، ء الحضارة الإنسانيةوإنتاج جيل يسهم في بنا ، والإصلاح

 : ويمكن بيان ذلك من خلال المطالب الآتية ، يدخل في كل العبادات

 
 

ْالذكر وسمى  ، التنبه بالقلب للمذكور والتيقظ لهْالذكر يرى القرطبي أن أصل 
َّغير أنه لما كثر إطلاق  ؛ القلبيْذكر الَّلأنه دلالة على  ، ًباللسان ذكرا على القول ْالذكر َّ

 )٤٢(.اللساني صار هو السابق للفهم

ذلك لأن القلب هو  ؛ ًيفهم من كلام القرطبي أن الذكر يكون بالقلب واللسان معا
 .محل التفكر والتدبر

 : أنواع الذكر ثلاثة هي إلى أن ويذهب الإمام العيني
 .ان وتمثله الألفاظ الدالة على التسبيح والتحميد والتمجيدذكر اللس : النوع الأول
ذكر القلب وتمثله عمليات التفكر وإعمال العقل في الأدلة التي تتعلق بالذات  : النوع الثاني

 .وتلك التي تتعلق بالأمر والنهي ، والصفات
 )٤٣(.استغراق الجوارح في الطاعات : النوع الثالث

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
دار الكتب  ، أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش: تحقيق ، لأحكام القرآنالجامع  ، القرطبي ، ينظر   )٤٢(

 .٢/١٧١ ،  م١٩٦٤ -هـ ١٣٨٤ ، ٢ط ،  القاهرة–المصرية 
 ،  بيروت–دار إحياء التراث العربي  ، عمدة القاري شرح صحيح البخاري ، العيني ، ينظر   )٤٣(

٢٣/٢٧. 



      

)٧٣( 
 

ل تدخل فيه كل أنواع العلوم الطبيعية من فلك وطب ويرى الباحث أن النوع الأو
طالما أن الحقائق التي يتوصل إليها العلماء تفيد الحضارة الإنسانية في  ، وهندسة وغيرها

وتنتهي بعلماء العلوم الطبيعية إلى الوقوف على آثار وتجليات معاني أسماء  ، جوانبها المادية
ل علم يورث الخشية وحقائق اليقين فهو من علم ذلك لأن ك ؛ االله وصفاته في هذا الوجود

 .الآخرة
وأن النوع الثاني من الذكر يركز على العقل القائد ويستخدمه في التفكر والتدبر في 

ِّالوحي المسدد المتعلق بنصوص العقيدة والأحكام ويتولد من ذلك ما يوضح التصور  ، ُ
 .هولا يدع العقل يشرع لنفس ، الفكري والسلوكي للإنسان

وأن النوع الثالث يتوج النوعين الآخرين بالتطبيق العملي والربط بين التصور 
 .والسلوك

وهو فهم قل ما يدركه  ، ويلاحظ أن هذا التقسيم للذكر يجعل كل حركة الحياة الله
 ، وفرار إلى الكهوف والمغارات ، إذ يرون الذكر هو همهمات باللسان ؛ الكثير من الناس

فلو فهمت البشرية الذكر بهذا التقسيم لبنيت . ًجه الحياة تعد ذكرا اللهوما دروا أن كل أو
 .الحضارة الإنسانية على الوحي وحققت السعادة في الدنيا والآخرة

َّثم إذا عجز ذكر  ، ويرى البيهقي أن الذي ينشغل بعبادة االله في ركوعه وسجوده ُ
ً بلسانه ثناء وحمدا-ً مستروحا-االله  من كان هذا -إلى ذكر القلب والتفكرْوإن عجز انتقل  ، ً

 )٤٤(.َّدل على محبته الله ومحبة االله له -حاله
َّويذهب أبو نعيم الأصفهاني إلى أن التابعين والسالكين يرون أن غايتهم الكبرى 

 ، َّوأن من أخلاق أهل المحبة ، هي أن تسكن عظمته قلوبهم ، التي يسألون االله أن يهبها لهم
ْكثرة ذكر االله في  )٤٥(.َّفإن ذكر القلب عندهم أبلغ وأنفع ،  ساعات الليل والنهارِ

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 .١/٣٦٩  ،مصدر سابق ، شعب الإيمان ، البيهقي ، ينظر   )٤٤(
 .١٠/١٨٦ ، مصدر سابق ، لياءَحلية الأؤ ، أبو نعيم ، ينظر   )٤٥(



    

) ٧٤ ( 
 

يفهم من هذا الترتيب وضوح الرؤية لمعنى الذكر عند علماء المسلمين فهو ذكر 
متنوع وشامل ومتعدد يستوعب كل أوقات المرء للوصول إلى مقام الحب الذي هو غاية 

 .ومنتهى مقامات السير إلى االله
 إلى هذا المقام حصلت لهم السكينة والطمأنينة ولا تتطرق لهم وأن الناس لو وصلوا

 .وهي سمة وعنوان حضارة العصر ، أمراض العصر من سأم ويأس وقلق واكتئاب

 
رتب علماء المسلمين درجات الذكر بناء على أهميتها وعظمتها ويمكن حصرها في 

 : الآتي
وتنطوي عليه  ، الخفي محله القلبْالذكر َّأن  ، ى الجنيد بن محمدير  :الخفيْالذكر   )أ(

ًولا يحرك فيه الذاكر لسانا ولا جارحة ، الضمائر ِّ َ ويتمثل في الهيبة الله تعالى والتعظيم  ، ُ
 ولا تعلمه حتى الحفظة ، وقد استأثر االله بعلمه ، واعتقاد الخوف منه ، والإجلال له

ويستدل . ًتزيد سبعين ضعفا على عمل العلانية ، سريةَّوإن مثل هذه الأعمال ال، 
َوإن ربك ليعلم ما   : بقوله تعالىْالذكر الشيخ الجنيد على هذا النَّوع من أنواع  ُ ََ َْ َ َّ ََ َّ ِ

َتكن صدورهم وما يعلنُون ِ ْ ُ َ ُ َُّ ْ ُُ ُ ُِ  ]وتأتي أفضلية هذه الدرجة من  ، ]٦٩ : القصص
 .َّلأنها خاصة به، ْالذكر 

َّومن هنا فإن  ، التدبر والتفكر في مصنوعات االله ونعمه ، فيالخْالذكر  بهذا والمراد   
 ، طالما ربطوا ذلك بالنيات ، الباحثين في كل مجالات الحياة يكونون في ذكر خفي
َّوإن الجماعات التي هجرت  ، وقادهم إلى العلم والمعرفة والخشية وحقائق اليقين

كان يمكنها أن  ، بحجة التفرغ للذكر ؛ راتوقبعت في الكهوف والمغا ، المجتمع
 ؛ وتوجيه نواميسه ، تنفع الحضارة الإنسانية لو عكفت على كشف أسرار الكون

 .الذي تعلمه الحفظة بسبعين ضعفْالذكر َّلأن هذا يفوق  ، لمنفعة البشرية
 ، بتدوينهوقد وكلها االله  ،  وهذا النَّوع تعلمه الحفظة : الذي تعلمه الملائكةْالذكر   )ب(

َكراما كاتبين   : ودليله قوله تعالى ِ ِ َِ ً َ يعلمون ما تفعلون)١١(َ ْ َُ ََ ْ ََ َ ُ  
َفكل ما لفظ به اللسان وما تمثل في السعي والأفعال ، ]١٢-١١  :الانفطار[ َّ أو  ، ََ



      

)٧٥( 
 

َّفإن كل ذلك  ، أو ما تعتقده القلوب ، أضمرته القلوب ولم يظهر على الجوارح
َّلأن صاحبه جعله  ، نا كان عمل السر أفضل من عمل العلانيةومن ه ؛ يعلمه االله

وهذا هو الإخلاص وصدق القصد والإيثار  ، ًولم يرد أحدا يطلع عليه غير االله،  الله
 )٤٦(.الله

ًبناء على  ، َّويتجلى ذكر الجوارح في السلوك الذي يضبط حركة المرء  :ذكر الجوارح  )ج(
فكل من طاعة  ، ِّ عن كل ما يناقض قيم الدينذلك السلوك الذي يخلو ، قيم الوحي

 ، سواء في السر أو العلن أو في الخلوات ، والإجابة والإخلاص ، والثناء عليه ، االله
كل ذلك يمثل  ، ومجاهدة النَّفس في االله والصدقة والرغبة والرهبة والرجاء والخوف

ْويتمثل ذكر االله ؛ ذكر العبد لربه  والمدح والرضى والإكرام في الثواب ، لمن ذكره ، ِ
 )٤٧(.والرحمة والنعم من االله لعباده الذاكرين

َّو يتمثل  ، ومن هذه الجوارح اللسان    َ َ  ، باللسان في حمد االله وتسبيحه وتمجيدهْالذكر َ
ْالذكر ويدخل في دائرة  ، صاحبهإلا ًيا لا يسمعه وقد يكون خف ، وقراءة القرآن

ِّقل من ينَجيكم من ظلمات البر   :  تعالىوالدليل على كل ذلك قوله ، الخفي َ َ ْ َْ ُ ِْ ُِ ُْ ِّ ُ ُْ
َوالبحر تدعونه تضرعا وخفية لئن أنجانا من هذه لنَكونن من الشاكرين َ َّ ْ َ ْ َ َ ُ ْ َ َِ ِِ ِ ِ ِ ِ َِّ َ َ ْ َ َ ْ َُ َ َ َْ َ ً ْ ُ ً َ ُُّ  

  )٤٨(.]٢٠٥ : الأعراف[

لتشريعية ث أن هذه الدرجة من الذكر هي الترجمة العملية لأحكام االله ايرى الباح   
وأن أي حضارة لا تترجم أفكارها  ، والعقدية وما يتعلق بالقيم والأخلاق

وأن أي حضارة تبعد  ، وتصوراتها إلى سلوك عملي فهي حضارة مغرقة في الخيال
 .العقيدة والأخلاق من الحياة فهي حضارة جوفاء خالية من الروح

 : وهو على ثلاثة أنواع : ذكر القلب   )د(
 

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 .٢٦٤ ، ١٠ ، مصدر سابق ، حلية الأولياء ، أبو نعيم ، ينظر   )٤٦(
  بيروت-دار إحياء التراث العربي  ، التفسير الكبير= مفاتيح الغيب  ، الفخر الرازي ، ينظر   )٤٧(
 .١/٤٠٦ ، مصدر سابق ، نشعب الإيما ، البيهقي ، ينظر   )٤٨(



    

) ٧٦ ( 
 

ًعان العقل تأملا وتدبراإم  :َّالأول في الدلائل الدالة على ذاته وصفاته من  ، ً
 .وإبطال كل شبهة قادحة في تلك الدلائل،  مخلوقاته

من أوامر  ، التي تحمل الأحكام التكليفية ، المعرفة العميقة للنصوص الدينية  :الثاني
 ، رفةمن التدبر والتفكر والمع ، َّفإن هذا النَّوع ،  ووعد ووعيدٍونواه

 .يدخل في دائرة ذكر القلب
 ، من خلال ذلك ، ليتوصل القلب ؛ التفكر والتدبر في أسرار المخلوقات  :الثالث

 )٤٩(.إلى معرفة عالم الجلال

 تمثله -معرفة النصوص الدينية-ويرى الباحث أن النَّوع الثاني الذي ذكره الرازي
أبو حنيفة والإمام مالك والإمام وفي مقدمتهم الإمام  ، مدارس الفقه الإسلامي وأئمته

َّوكثير من النَّاس يجهل حقيقة أن الاشتغال بالفقه نوع من  ، الشافعي والإمام أحمد وغيرهم
ويمكن أن يدخل فيه تطوير الدساتير والقوانين واللوائح والأنظمة التي تنظم ، ْالذكر 

 .خاصة إذا كانت مستمدة من الوحي ، حركة الحياة في كل جوانبها
ًليت الفخر الرازي جعل النَّوع الأول والثالث نوعا واحدا ً َفإن النَّوع الأول تمثل  ، َّ َّ َ ََّ َّ

أسس لها علماء الكلام مناهج شغلت عقول النَّاس بمباحث فوق طاقة  ، في بحوث عقدية
 ، فلو قضى علماء الكلام أعمارهم ، فهي أقرب إلى الفلسفة منها إلى الواقع ، العقل

 التفكر والتدبر في أسرار المخلوقات لكنا سبقنا الغرب بمراحل في مجال وبحوثهم في
ْالتطور المادي وأصلنَا له وهو نوع  ، َّلأن مثل هذا التعمق يقود إلى العلم والإيمان والخشية ، َّ

 .وفي ذات الوقت يحقق الرفاه الاقتصادي للإنسانية ، من أنواع ذكر القلب

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 .٤/١٣٠ ، مصدر سابق ، مفاتيح الغيب ، الفخر الرازي ، ينظر   )٤٩(



      

)٧٧( 
 

 
 

استطاع علماء المسلمين أن يستنبطوا من نصوص الكتاب والسنة جملة من فوائد 
الذكر التي تعد من أهم عوامل التزكية والإصلاح التي تساهم في تكوين الشخصية الفاعلة 

 : ومن فوائد الذكر. المؤثرة في بناء الحضارة الإنسانية

 
َالذين آمنُوا وتطمئن قلوبهم بذكر االلهَِّ ألا   :  أن في قوله تعالىيرى الشنقيطي ُ ََّ ِ ْ ِ ِ ِِ ْ ُ ُ َ َُ ُّْ َ ََ

ُبذكر االلهَِّ تطمئن القلوب ُُّ ُْ ِْ َِ َ ِ ْ ِ  ]٥٠(دليل على أن الذكر يحقق الطمأنينة] ٢٨ : الرعد( ، 
 وجيزة من في مدة ، َّسبب قدرة الصحابة على فتح قلوب العالم وأقاليمه ، ويرجع ابن كثير

بالرغم من  ،  وبركة رسول االله ، وذكرهم الله ، إلى شجاعتهم وحسن امتثالهم ، الزمن
ة بمقارنة مع سائر الأقاليم من الفرس والروم والفرس والترك والصقال ، قلة عددهم

وامتدت الممالك الإسلامية . والبربر والحبوش وأصناف السودان والقبط وطوائف بني آدم
 )٥١(.رض ومغاربها في أقل من ثلاثين سنةفي مشارق الأ

ْويرى أبو نعيم الأصفهاني أن ذكر االله سبب موصل إلى الاصطفاء والولاية ومن  ، ِ
وسبب للقوة والتمكن والثبات والقدوة  ،  وسيلة لعلم الأنبياء والرشد والهدىثم

   )٥٢(.والإمامة للنَّاس
ْالذكر على تخلي المسلمين عن  ، ويتحسر القرطبي الذي شهد سقوط الأندلس

هي سبب الهزائم  ؛ والنيات الفاسدة ، َّوإن الأعمال القبيحة ، ومسببات النصر والتمكين
ًوإن ذلك تكرر كثيرا في عهده ، وقلة العدو ، بالرغم من كثرة عدد المسلمين ، والانكسار َّ. 

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 .٨/٢١ ، مصدر سابق ، أضواء البيان ، الشنقيطي ، ينظر   )٥٠(
 .٢/٣١٧ ، مصدر سابق ، التفسير ، ابن كثير ، ينظر   )٥١(
 .١٠/٢٦٥ ، مصدر سابق ، حلية الأولياء ، أبو نعيم ، ينظر   )٥٢(



    

) ٧٨ ( 
 

 َّفيه مسند أن النبيَّإنما تقاتلون بأعمالكم و : وفي صحيح البخاري قال أبو الدرداء
 والضعفاء  ، فالأعمال فاسدة ، )٥٣(“بضعفائكم إلا هل ترزقون وتنصرون  ” : قال

فهذه أسباب النصر  ، والتقوى زائلة ، والاعتماد ضعيف ، والصبر قليل ، مهملون
فإنا الله وإنا إليه راجعون على ما أصابنا  ، غير موجودة فينا ، وهي معدومة عندنا ، وشروطه

 ؛ لظهور الفساد ؛ رسمهإلا ِّذكره ولا من الدين إلا  ، بل لم يبق من الإسلام ، ل بناوح
ًحتى استولى العدو شرقا وغربا برا وبحرا ، وقلة الرشاد ؛ ولكثرة الطغيان ً ً وعمت الفتن  ، ً
  )٥٤(.من رحمإلا ولا عاصم  ، وعظمت المحن

 وقوة انتشار الحضارة ويرى الباحث أن ما ذهب إليه علماء المسلمين من سرعة
وأن سبب  ، الإسلامية في العالم يعود إلى التمسك بذكر االله بكل معانيه وأنواعه ودرجاته

 يعود إلى ترك الذكر والاشتغال - كما أشار القرطبي-سقوط حضارة المسلمين في الأندلس
 .بالشهوات والوقوع في الشبهات

 
والذي  ،  مثل الذي يذكر ربه” :  قال  عن النبي  الأشعريعن أبي موسى

 مثل البيت الذي يذكر االله فيه ” : ية مسلماوفي رو )٥٥(.“ لا يذكره مثل الحي والميت
 )٥٦(.“ والبيت الذي لا يذكر االله فيه مثل الحي والميت

لذاكر وجاء تشبيه ا ، فالذي يوصف بالحياة أو الموت هو من يسكن البيت لا السكن
ٌلأن ظاهره متزين بنور الحياة وباطنه بنور المعرفة ؛ بالحي ِّ َ َ ُ وجاء تشبيه غير الذاكر بالبيت  ، َّ

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 ،  باب من استعان بالضعفاء والصالحين في الحرب- كتاب الجهاد والسير -صحيح البخاري    )٥٣(

 .٢٨٩٦: حديث رقم ، ٣٦/ ٤
 .٣/٢٥٥ ، مصدر سابق ، التفسير ، القرطبي ، ينظر   )٥٤(
حديث  ، ٨٦/ ٨ ، فضل ذكر االله عز وجل: كتاب ، مصدر سابق ، البخاري ، صحيح البخاري   )٥٥(

 .٦٤٠٧: رقم
محمد فؤاد عبد : تحقيق ، استحباب صلاة النافلة في بيته وجوازها: باب ، صحيح مسلم ، مسلم   )٥٦(

 .٧٧٩: حديث رقم ، ١/٥٣٩ ،  بيروت–دار إحياء التراث العربي  ، الباقي



      

)٧٩( 
 

ّوالضر لمن عاداه ، َّوأن الحي فيه نفع لمن والاه ، الذي ظاهره عاطل وباطنه باطل وليس  ، ُ
  )٥٧(.تلك الصفات في الميت

ًلا ولا انفعالا بسبب تركها للذكر اً من الناس لهم همم هوابط لا تحدث فعيرإن كث
 .وفقدها نور الحياة ونور المعرفة ، بمعناه الواسع

 
أنبئكم بخير أعمالكم وأرضاها لا أ ” :  قال َّ أن رسول االلهعن أبي الدرداء 

 إعطاء الذهب والورق ومن أن لكم عند مليككم وأرفعها في درجاتكم وخير لكم من
 : بلي يا رسول االله قال  :تلقوا عدوكم فتضربون أعناقهم ويضربون أعناقكم قالوا

ُكرذ ُكرمل أنجى له من عذاب االله من ذمعاذ بن جبل ما عمل امرؤ بع : وقال : قال. ْ ْ 
َّن أن بالرغم م ، على الإنفاق والجهادْالذكر يرى ابن حجر أن في الحديث تفضيل  )٥٨(.“

 )٥٩(. من الجهاد والنفقة يتعدى نفعهما الفرد إلى المجتمعكلا
خير وأفضل وأرضى وأرفع وأزكى من ْالذكر َّفي أن  - كما يرى القضاعي- والعلة

َّلأن كل هذه  ؛ العلة في ذلك ، كل سائر العبادات المتمثلة في الإنفاق والقتال وغيرهما
ُّالعبادات تعد وسائل ووسائط وضعها  هو الغاية ْالذكر بينما  ، َّالشرع للتقرب بها إلى االلهَُ

وهذا  ؛ الكبرى والمقصد الأسنى والقاعدة التي تبنى عليها كل أركان وشعب الإيمان
فالشجاع الذي ينتفع الناس إلا و ، التفضيل للذكر على سائر العبادات يفهم على عمومه

ق على الفقراء أفضل له وقل مثل ذلك نفاوالغني الإ ، بشجاعته فالقتال أفضل له من الذكر
 )٦٠(.في كل تخصص

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
دار  ، محمد فؤاد عبد الباقي: تحقيق ، فتح الباري شرح صحيح البخاري ، ابن حجر ، ينظر   )٥٧(

 .٢١١-١١/٢١٠ ، هـ١٣٧٩ ، ١ط ، وت بير-المعرفة 
 .١/٦٧٣ ، مصدر سابق ، المستدرك على الصحيحين ، أبو عبد االله   )٥٨(
 .٦/٥ ، مصدر سابق ، فتح الباري ، ابن حجر ، ينظر   )٥٩(
مؤسسة  ، حمدي بن عبد المجيد السلفي: تحقيق ، مسند الشهاب ، أبو عبد االله القضاعي   )٦٠(

 .٢/٢٤٦ ١٩٨٦ -هـ ١٤٠٧ ، ٢ط ،  بيروت–الرسالة 



    

) ٨٠ ( 
 

بالمداومة على الذكر الدال على محبة إلا ويرى البيهقي أن المرء لا يبلغ مقام الحب 
 فثمرته أنه ، خاصة الذكر باللسان وبالقلب ، والذاكر أبعد الناس عن الضجر والملل،  االله

 )٦١(.اصي والسيئاتيردع عن التقصير في الطاعات والتهافت في المع
ُّيعد المنهج  ، َّوالشرائعْالذكر والجمع بين  ، وقراءة القرآنْالذكر َّإن الجمع بين  َ ُ

 .الأفضل في التزكية والإصلاح

 
 

 ، جاءت نصوص كثيرة يفهم منها أن الذكر بمعناه الشامل يستوعب كل الوقت
 : والمثال على ذلك في الآتي

ِاذهب أنت وأخوك بآياتي ولا تنيا في ذكري  : قال تعالى : السياسة والذكر  :ًولاأ ْ ِ ِِ َِ َ َ َ َْ َْ ِ َ ُ َ ََ َ ْ  
وهو  ، فالونى الذي يحمل معنى الضعف والفتور والكلال والإعياء ، ]٤٢ : طه[

في حالة القيام  ، في جميع الأحوالْالذكر يدل على أمر االله لعباده ب ، أمر منهي عنه
 )٦٢(.وعند لقاء العدو ، عود وعلى الجنوبوالق

فموسى وهارون قادمان على فرعون ليؤسسا حضارة تقوم على الوحي وتكون    
وفي ذلك  ، حتى عند بلاط السلاطينْالذكر ًبديلا للحضارة الفرعونية فهما مطالبان ب

ْبدوام الذكإلا َّإشارة إلى أن النجاح في كل شيء حتى في عالم السياسة لا يتم   .رِ
ُيا أيها الذين آمنوُا إذا لقيتم فئة فاثبتوا واذكروا   : قال تعالى : الحرب والذكر  :ًثانيا ْ َ ُُّ ْ ْ َ ً ََ ُ َ َُ َُ ِ ِ َِ َِّ َ َ

َااللهََّ كثيرا لعلكم تفلحون ُْ َِ ُ ْ ُ َّ َ ً
ِ َ  ]كْر االله حتى في فأمر االله للمسلم ليذ ، ]٤٥ : الأنفال

َّوأن  ، ة في أوقات الضيق والأزماتخاص، ْالذكر ٌدليل على أهمية  ، حالة الحرب
َّذلك لأنه يثبت  ، من العوامل الحاسمة في إدارة الحروب والنصر والظهورْالذكر 

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 .٣٩٥ ، ١/٣٨٨ ، مصدر سابق ، شعب الإيمان ، البيهقي ، ينظر   )٦١(
 .٤/١٤ ، مصدر سابق ، أضواء البيان ، الشنقيطي ، ينظر   )٦٢(



      

)٨١( 
 

، ْالذكر ويدخل في معنى  ، َِوهو العنصر الحاسم للمعركة لما فيه من الصبر ، القلوب
 )٦٣(.وخذلان العدو وقطع دابره ، دعاء االله وسؤاله النصر

فمر على جبل يقال له  ،  يسير في طريق مكة كان رسول االله : العن أبي هريرة ق
َجمدان ْ َ سيروا هذا جمدان سبق المفردون” : فقال. ُ ْ  وما المفردون يا رسول االله : قالوا. ُ

َجمدان ” ؛ )٦٤(.“ الذاكرون االله كثيرا والذاكرات : قال ْ بضم الجيم وسكون الميم  ، “ ُ
َوجمدان التفردْالذكر والعلاقة بين  ،  أسلمجبل بين قدير وعسفان من منازل ْ فجمدان  ، ُ

ويلزم نفسه بالأمر  ، فالذاكر يعتزل صخب الحياة ، جبل منفرد لحاله ليس حوله جبال
ْ بالاستهتار الذي يعني الولع بذكر االله والمداومة  وفي رواية وصفهم النبي. والنهي ِ

فهو الأفضل وأصحابه هم  ،  وقت ولا مكانليس له حد منْالذكر َّوهذا يعني أن  )٦٥(.عليه
 ، َّبأنهم هم الملتزمون بالأمر والنهي ،  بكر ابن العربيوالإشارة من القاضي أبي ، السابقون

فالفرد والمجتمع الذي يضبط كل حركة حياته بالوحي يكون  ، يشير إلى معنى أوسع للذكر
َمثل جمدان في تفرده ْ َّولعل التشبيه بهذا الجبل ، ُ ، ْالذكر  فيه إشارة إلى قلة من يلتزم بدوام ََ

 أراد أن يفهم  َّيدل ذلك على أن النبي ، وكون هذه الحادثة كانت في أحد طرق مكة
ْبدوام الذكرإلا َّأصحابه أن الثبات والهجرة لإقامة دين االله لا يكون  ِ. 

كْر االله يذأن  ،  عندما بعثه إلى اليمن لمعاذ بن جبل  وجاء في وصية رسول االله
ويرى البيهقي  ، كْر االله عندما يكون في الخلاءووصى أبا رزين أن يذ ، عند كل حجر وشجر

فيكون المرء أقرب إلى  ، وذلك لغياب المجتمع ؛ مراد به ذكر القلب، ْالذكر َّرحمه االله أن هذا 
  )٦٦(.الذنوب بسبب غياب رقابة المجتمع والدولة

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 .٢/٢١٥ ، مصدر سابق ، الكشاف ، الزمخشري ، ينظر   )٦٣(
حديث  ، ٤/٢٠٦٢ ، الحث على ذكر االله تعالى: باب ، مصدر سابق ، صحيح مسلم ، مسلم   )٦٤(

 .٢٠٦٣: رقم
 -دار ابن كثير  ، محيي الدين ديب مستو :تحقيق ، سلاح المؤمن في الدعاء ، ابن الإمام ، ينظر   )٦٥(

  بيروت-دمشق 
 .١/٤٠٥ ، مصدر سابق ، شعب الإيمان ، البيهقي ، ينظر   )٦٦(



    

) ٨٢ ( 
 

َّولعل ربط  َّلأنها آيات االله المبثوثة في  ، الشجر والخلاء الشاسعبالحجر وْالذكر ََ
َخاصة في حالة السماع كما أشرنا من قبل ، فهي أدعى إلى وصل القلب باالله،  الكون َّ. 

 
 

والأمة التي تفصل بينهما  ، يعد الجمع بين العلم والعمل من أهم مقومات الحضارة
 : ويمكن الوقوف على هذا من خلال المطالب الآتية ،  لها حضارة نافعة للإنسانيةلا تقوم

 
 

َعن أبي هريرة َ َْ ُْ ِ َ َقال ، َ َقال رسول االلهِ صلى االلهَُّ عليه وسلم : َ َ ُ ََّ َ ُ ََ ْ َِ َ َّ ُمن سلك طريقا يلتمس  : َ َ ِْ َ ْ ًَ َِ َ َ َ
ُفيه علما سهل االلهَُّ له ََّ َ َْ ً ِ ِ ِ طريقا إلى الجنَّةِ َ َ ِ ً َِ.)٦٧( 

ًن تنكير لفظتي طريقا وعلما في الحديثأيرى ابن حجر  يراد به العموم ليشمل كل  ، ً
وليشمل التنكير القليل والكثير  ، أنواع الطرق التي تؤدي إلى أنواع العلوم الدينية المختلفة

 )٦٨(.من العلم
ا العلم يوفر لصاحبه الاطلاع َّلأن هذ ؛ َّويذكر ابن حجر أن العلم سبب للخشية

 )٦٩(.وعظيم سلطانه ، على قدرة االله
 ، وأمور الآخرة ، َّويرى ابن رجب الحنبلي أن التفكر في ملكوت السموات والأرض

َّوأنه سبب لنشأة كثير من أعمال  ؛ يزيد الإيمان في القلب ، وما فيها من وعد ووعيد
هذا التفكر أفضل من نوافل الأعمال َّوإن  ، من حب وتوكل وخشية ورجاء،  القلوب

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
دار  ،  بشار عواد معروف:تحقيق ، في فضل العلم والعلماء: باب ، سنن الترمذي ، الترمذي   )٦٧(

 .٢٦٤٦:  حديث رقم٣٢٥/ ٤ ،  م١٩٩٨ ، ١ط ،  بيروت–الغرب الإسلامي 
 .١/١٦٠ ، مصدر سابق ، فتح الباري ، ابن حجر ، ينظر   )٦٨(
 .٦/٥١٨ ، المصدر نفسه ، فتح الباري ، ا بن حجر ، ينظر   )٦٩(



      

)٨٣( 
 

بل  ، في مقدمتهم عمر بن عبد العزيز ، َّوإن هذا هو ما يراه كثير من التابعين ، البدنية
الذي يؤدي إلى الخشية المبكية أفضل من  ، َّوذهب كعب إلى أن هذا النَّوع من التفكر

  )٧٠(.التصدق بذهب بزنة شخص

لعمل سببه الفهم المنحرف والضيق لمعنى ويرى الباحث أن الفصل بين العلم وا
فالعلم بهذا الفهم يستوعب كل  ، والصحيح ما ذهب إليه ابن حجر وابن رجب ، العلم

فكل صاحب صنعة  ؛ العلوم الإنسانية الاجتماعية والعلوم الطبيعية بمختلف تخصصاتها
 باالله واليوم وفن ينفع البشرية بعلمه فهو سالك لطريق الجنة إذا أسس ذلك على الإيمان

 .الآخر

 
 

ظهر في التاريخ الإسلامي تياران أحدهما يقدم العبادة على العلم وآخر يقدم العلم 
وهذان  ، وكان لهذا التباين أثر كبير في قعود الأمة عن الشهود الحضاري ، على العبادة
 : التياران هما

و  ،  طالب المكييمثل هذه المدرسة كل من أبي : العبادة أفضل من العلم  :التيار الأول
 ، فالغزالي يقسم العلم إلى علوم شرعية وغير شرعية ، والإمام الغزالي ، السهروردي

َّثم يقسم العلوم غير  ، َّويعني بالشرعية تلك العلوم المستمدة والمستفادة من الأنبياء ُ
مثل  ، وهي تلك التي ترتبط بها مصالح أمور الدنيا ، َّالشرعية إلى علوم محمودة

 .الخ...والهندسة ، الطب والحساب
إذا قام به البعض سقط عن  ، فرض كفاية ، عند الغزالي ، فمعرفة أصول هذه العلوم

وقسم من العلوم  ؛ بينما التعمق في دقائقها فضيلة ، ْوإن أهمله المجتمع أثم الجميع ، الباقين

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 ،  إبراهيم باجس- شعيب الأرناؤوط :تحقيق ، جامع العلوم والحكم ، بن رجب الحنبليا ، ينظر   )٧٠(

 .١/٢٤٩م ٢٠٠١ -هـ ١٤٢٢ ، ٧ط ،  بيروت–مؤسسة الرسالة 



    

) ٨٤ ( 
 

وقسم من  ، بشرط خلوها من السخف ، هي علوم الأشعار والتاريخ والأدبو ، المباحة
 )٧١(.وهي مثل علم السحر والطلسمات وعلم الشعوذة والتلبيس ، العلوم المذمومة

أي  )٧٢(“َّ إن أكثر أهل الجنة البله ” ،  البله الذي جاء في حديث“ الغزالي ”ويفسر 
َّبحجة أن القوة  ؛ لطب والحساب والهندسة وغيرهابما فيها علم ا )٧٣(البله في أمور الدنيا

فهما علمان متنافيان  ، تعجز عن الجمع بين علم الآخرة وعلم الدنيا ، عند البشر ، العقلية
 ، وقصرت فيه بصيرته ، و كل من صرف همته لأحدهما أضاع الآخر ، مثل الأضداد

 ، لتناقض والتنافر بين العلمينلتصوير هذا ا ؛ ًمستشهدا بأمثال ضربها علي كرم االله وجهه
 .َّأو الشرق والغرب أوالضرتين ، عندما يشبههما بكفتي الميزان

 ،  نماذج عملية من الواقع لحالة التنافر بين علمي الدنيا والآخرة“ الغزالي ”ويقدم 
َّوذلك عندما يشير إلى أن الواقع يثبت أن من تخصص في الطب والهندسة  ، والرياضيات ، َّ

 ، المتمثل في علم أحوال القلوب ، كلهم يتصفون بالجهل في دقائق علم الآخرة ، سفةوالفل
 .والعلم باالله تعالى وصفاته وأفعاله ، وآفات الأعمال

ًغالبا ما يتصف بالجهل في أمور  ، هتم بعلم الآخرةاوكذلك من برع وتخصص و
َّلأن  ، للرسل والأنبياءإلا كون َّ أن هذا الجمع بين العلمين لا ي“ الغزالي ”ويعتقد  ، الدنيا

 )٧٤(.وأمدهم وأيدهم بروح القدس ، َِاالله قد سخرهم لما ينفع النَّاس في معاشهم ومعادهم
 هو الذي أدى إلى أن يهجر بعض المسلمين -الخاطئ من الغزالي-َّإن مثل هذا الفهم

بحجة  ، قلوبهمويتفرغوا لإعمار  ، ويتعطل فيها الإبداع والتطور ، شتى ميادين الحياة

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 .٢٧/ ١ ، مصدر سابق ، حياءالإ ، الغزالي ، ينظر   )٧١(
 االله صلى االله رسول عن روي ما مشكل بيان باب - الآثار مشكل شرح ، الطحاوي جعفر أبو   )٧٢(

 ، ٢٩٨٢: رقم حديث ، ٤٣٧/ ٧ ، ذلك في يدخل وما لبلها الجنة أهل أكثر قال أنه وسلم عليه
 ضعيف أيلي أيضا وقال الغفلة محل عندي محله بالقوي ليس فقال روح بن سلامة عن سئل
 ].٣٠٤ / ١٢[: الكمال تهذيب ، المزي الكلبي ، الاعتبار على يكتب نعم قال الحديث منكر

 .٣/٢٠ ، مصدر سابق ، الإحياء ، الغزالي ، ينظر   )٧٣(
 .٢/٧٩ ، هـ١٣٥٦ ، ١ط ، مصر ، المكتبة التجارية الكبرى ، فيض القدير ، المناوي ، ينظر   )٧٤(



      

)٨٥( 
 

 ؛ َّوأن الاهتمام بالعبادة وعلم الآخرة هو المخلص والمطلوب ، استحالة الجمع بين العلمين
وملكوا أسباب  ، وكانت النتيجة أن تقدمت الأمم الأخرى وتمكنوا من ناصية علم الدنيا

 .فاستعمروا بها العالم الإسلامي ، القوة
 أبو -مع بين علم الدنيا وعلم الآخرة استحالة الج-ومن الذين أسسوا لهذا الفهم

َّإذ يرى أن العلم النافع هو  ، وهو من الذين أثروا في فكر الغزالي ، طالب المكي
ًفإنه يكون متلبسا  ، َّوأن من لم يتحصل على هذا النَّوع من العلم ، “ الإيمان واليقين ”علم  َّ

َبل ربما مات على سوء الخ ، والشك ، ِّبالشرك والنفاق  .اتمةَُّ
َّويرى أن كل أنواع العلوم الشرعية حتى  ، سهلة الحفظ والنشر لكل النَّاس ، َّ

نتيجة الذهن  ، َّلأن هذا النَّوع من العلوم ؛ بل وحتى المشرك ، وصاحب البدعة،  المنافق
 )٧٥(.المؤمن الموقنإلا الذي لا يحصل عليه  ، علم الإيمان واليقينإلا  ، وثمرة العقل

َّأن العلم في حديث فضل  ، وهو من ذات المدرسة ، وردي الصوفيويرى السهر
أو علم  ، وهو يمثل الجانب الاقتصادي ، اءلا يراد به علم البيع والشر ، العالم على العابد
باالله وقوة  ”بل يراه العلم  ، لاتهااوهو يمثل الحياة الاجتماعية بكل مج ، الطلاق والعتاق

ًمتعللا بأن العبد يمكن أن يكون عالما باالله،  وهو علم الآخرة ، “ اليقين َّ َّمع أنه جاهل في  ، ً
الذي كان في مجال  ، َّويدلل على فهمه هذا بجيل الصحابة ؛ مجال علم فروض الكفايات

ً أكثر عمقا وفهما من جيل التابعين- وهو علم الآخرة-علم حقائق اليقين ودقائق المعرفة ً ، 
َالذين ربما وجد فيهم من َّلأن العلم المختلط  ؛ َّ هو أعلم بالفقه والفتوى من بعض الصحابةَُّ

  )٧٦(.ويخلصها ويصفيها ، ويصححها ، بالعمل يحكم العبادة

َربما نجد العذر لأصحاب هذه المدرسة حيث  ، لتأثرهم بالبيئة التي تربوا فيها ، َُّ
اضية موغلة في وخاض الفقهاء في مسائل افتر ، بلغت التخصصية في علم الفقه ذروته

 .بينما تراجعت حركة المجتمع على صعيد أعمال القلوب ، الجزئية والفرعية

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 .٢/٣٥٣ ، مصدر سابق ، قوت القلوب ، أبو طالب المكي ، ينظر   )٧٥(
 .٤/٤٣٢ ، مصدر سابق ، فيض القدير ، المناوي ، ينظر   )٧٦(



    

) ٨٦ ( 
 

 لا يبلغ اًولو كان هذا الجمع نسبي ، َّوالحق أنه لا شيء يمنع من الجمع بين العلمين
 : قال تعالى ، ًفقد كان داود عليه السلام مشتغلا بالصناعة ، درجة الأنبياء والرسل

 ُوعلمنَاه َْ َّ َ صنْعة لبوس لكم لتحصنَكم من بأسكم فهل أنتم شاكرونَ َ َُ ْ ْ ْ ِْ ِ ِ َِ ُ ْ َُ ْ َ ََ َ ْ ْ ُ َ َُ ُ ُْ ِ ٍ  
ِفهزموهم بإذن   : قال تعالى ، ًكما كان مشتغلا بعلم السياسة والحكم،  ]٨٠  :الأنبياء[ ْ َِ ِ ْ ُُ َ َ

َااللهَِّ وقتل داوود جالوت وآتاه االلهَُّ الملك والحكمة و َ ُ َ َ ُ ُ َ ََ ََ ْ ِ ْ ْ ُْ ُ ََ َ َعلمه مما يشاء ولولا دفع االلهَِّ النَّاس ََ ُ َ ْ َ َ ُْ َ َ َُّ ََ َّ ِ َ
َبعضهم ببعض لفسدت الأرض ولكن االلهََّ ذو فضل على العالمين َ ْ ُ َِ ِ َِ ْ َ ْ ََ َّ َ ْ َ ُ ْ ََ ٍ َ ُ َْ َ َْ َِ ٍ  ]٢٥١ : البقرة[ ، 

َداوود إنا جعلنَاك خليفة في الأرض فاحكم بين النَّا يا  : وقال ْ ْ َْ ْ َ َ ُ ُ َُ َ ً َِ َ ْ ِْ ِ َ َ َّ ِس بالحقِّ ولا تتبع ِ ِ َِّ َ َ َْ َ ِ
ُالهوى فيضلك عن سبيل االلهَِّ إن الذين يضلون عن سبيل االلهَِّ لهم عذاب شديد بما نسوا  َ ْ َ ََ ٌِ ِ ِِ َِ ٌَ ْ َ َ ْ ُ ََ َ َ َّ َ َْ َ َُ َِ ُِّ َّ َِّ ِِ

ِيوم الحساب َ َِ ْ ْ َ  ]ويسعى إلى  ، ًكما كان شعيب مشتغلا بالحياة الاقتصادية ، ]٢٦ : ص
ُوإلى مدين أخاهم شعيبا قال يا قوم اعبدوا االلهََّ   : قال تعالى ، لى االلهوردها إ ، إصلاحها ُْ ْ َ ً ْ َ َ َ َْ ِ ُ ََ ََ ْ َُ َ َ ِ

ُما لكم من إله غيره قد جاءتكم بينَة من ربكم فأوفوا الكيل والميزان ولا تبخسوا  ْ َ ْ َ ْ ْ ََ َْ َ َ ْ ْ ِّ ْ ِّ َ َ ُ َْ ْ َْ ْ َ ْ َ ََ ُ َ ٌ ََ ِ ِ ٍ َِ ُ ُ َُ ُ ِ

ِالنَّاس أشياءهم ولا تفس ْ ُ َ َ َ َْ َُ ْ ْدوا في الأرض بعد إصلاحها ذلكم خير لكم إن كنْتم َ ْ ْ ْ ُْ َ ُُ ْ َ َِ ُِ َُ ٌْ َ ِ َِ ْ ْ َ ِ َ ِ

َمؤمنين ِْ ِ ُ  ]وقال تعالى ، ]٨٥ : الأعراف :   ِّقال اجعلني على خزائن الأرض إني َ َِ ِ ْ َ ْ ْ َِ ِ َِ َ َ ْ َ
ٌحفيظ عليم ِ َ ٌ ِ َ  ]َّإن تكرار كلمة الإصلاح والفساد في جميع ما سبق من  ، ]٥٥ : يوسف

َّيقف دليلا قويا على أن المنهج الصحيح ، ياتآ ً َّوأن هذا  ، هو إصلاح جميع أوجه الحياة ، ً
وسعى في  ، ًالإصلاح لا يتأتى إلى لمن أحاط علما بهذه المجالات وما فيها من انحرافات

َّوأن الاشتغال  ؛ َّوأنه ليس ثمة ثنائية وتنافر بين علم الدنيا وعلم الآخرة ، ردها إلى االله
الإيمان  ”لا يمنع المرء من تحصيل علم  ، بالعلوم الدنيوية لإصلاح كل مجالات الحياة

هو الذي يخرج المرء من دائرة الكفر والنفاق  ، َّبل إن المزج بين العلمين ، “ واليقين
 .والموت على سوء الخاتمة ، ِّوالشرك

هم وعقولهم عن قوم شعيب عندما قصرت همم ، بهذه الثنائية المتنافرة ، وقد قال
ُقالوا يا شعيب   : حكاية عنهم ، قال تعالى ، استيعاب إمكانية الجمع بين العلمين ْ َ َُ ُ َ

ُأصلاتك تأمرك أن نترْك ما يعبد آباؤنا أو أن نفعل في أموالنَا ما نشاء إنك لأنت الحليم  َ ُ َ ْ َ ُ ُ ُِ ْ َ ََ ُْ َّ َ َ َ ُ َ َ َُ َْ َ َِ ِ َ َ ْ َ ُ ْ َ ََ َ َ َ َِ ْ ْ ْ ََ َ
ُالرشيد ِ َّ  ]٨٧ : هود[ 



      

)٨٧( 
 

 ومارسوا هذا المزج بين العلمين في منهجهم  ولقد جاء أصحاب رسول االله
كل ذلك قبل  ، وكذلك التابعون من بعدهم ،  الإصلاحي الذي ورثوه عن رسول االله

والانسحاب من ميادين  ، َّأن تسري في الأمة مثل هذه المفاهيم التي تحمل طابع العلمانية
بحجة  ، ال والمغارات وعلى شواطئ البحار والأنهاروالتمركز في رؤوس الجب ، الحياة

 .إصلاح النَّفس واستحالة الجمع بين العلمين
هو العالم الذي يضرب في كل تلك  ، َّإن مفهوم العالم الفقيه في صدر الإسلام

كان  ، ودخلت التخصصية ، َّولما ضعف النَّاس ، المجالات بسهم وافر من الفقه والاجتهاد
 من برع في كل فن ووجه - الذي يعلو درجات على العابد-شمل لفظ العالملا بد من أن ي

َّوكل ذلك يؤكد حقيقة أن التزكية والتطهر والإصلاح  ؛ ونفع به البشرية ، هذا العلم إلى االله
عن طريق المزج بين العلم والعمل إلا لا يتم  ، على صعيد الفرد والمجتمع وكل أوجه الحياة

 .في كل مجال وصعيد
 ، فهي حقيقة تسلم بها كل مدارس الإصلاح ، َّأما قضية الجمع بين العلم والعملو

ًفالغزالي يرى أن العلم مع العبادة أشرف جوهرا من العبادة التي تخلو من علم بينما العلم  ، َّ
فلا بد للعبد من أن يكون له من كلا الأمرين حظ  ، الذي يخلو من العبادة هو هباء منثور

ْولكن الغزالي لا يرى التعمق في العلم أفضل من التعمق في العبادة،  )٧٧(.ونصيب ِ. 
 .العلم أفضل من العبادة : التيار الثاني

وهو  ، وغالب أهل السنة والجماعة ، وهو تيار يشمل طائفة من مدرسة التصوف
ومن أقوى  ، وعامة الفقهاء ، َّالذي كان على نهجه الصحابة والتابعون ، التيار الوسط

فقيه  ” :  قال رسول االله : بن عباس قالامنها حديث  ، دلتهم جملة من الأحاديثأ
 )٧٨(.“ واحد أشد على الشيطان من ألف عابد
 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

 .٤/٤٣٢ ، مصدر سابق ، فيض القدير ، المناوي ، ينظر   )٧٧(
محمد فؤاد عبد : تحقيق ، باب فضل العلم والحث على طلب العلم ، سنن بن ماجه ، ابن ماجة   )٧٨(

: حديث رقم ، ١٥٠/ ١/ فيصل عيسى البابي الحلبي-دار إحياء الكتب العربية  ، الباقي
٢٢٢. 



    

) ٨٨ ( 
 

طلب العلم فريضة على كل  ” :  رسول االله : قال : وعن أنس بن مالك قال
 )٧٩(.“ مسلم وواضع العلم عند غير أهله كمقلد الخنازير الجوهر واللؤلؤ والذهب

قمر ليلة البدر على سائر  فضل العالم على العابد كفضل ال” :  وقال
أورد أبو داود هذا الحديث في أول كتاب العلم تحت باب الحث على طلب  ، “ الكواكب

ً أن في الحديث دليلا“ الغزالي ” ويرى الإمام )٨٠(.مما يدل على أهمية العلم ، العلم َّ على أن َّ
َّوأنه لا قيمة لعمل لا يقوم على  ، شبهت بدرجة النبوة لعظمتها ، مرتبة العمل المقترن بالعل

  )٨١(.العلم

ذلك  ، ً في هذا الحديث دليلا على أهمية المزج بين العلم والعبادة“ الطيبي ”ويرى 
ويرى  ؛ ًإذا كان العلم صحيحاإلا  ؛ ولا يصح العمل ويثمر ، َّلأن العلم هو مقدمة العمل

َربما كان أقرب للسلامة من العالمَّالذهبي أن العابد  هو  ، َّلأن مصير العلم بدون عمل ، َُّ
 .ويشير الذهبي إلى الفقهاء الذين حصروا همتهم في الرئاسة ، الوبال والهلاك

لا يعني أن يصل المرء إلى درجة  ، َّويفهم ابن العربي أن العلم في هذا الحديث
ْولكن يكفيه من العلم ما يصحح ب،  الفقهاء َّوأن العابد الذي ورد ذكره في  ، ه عبادتهِ

ويصف الغزالي نوعية هذا  ؛ هو الذي ليس له أدنى علم بفقه العبادة التي يؤديها ، الحديث
ْولكن عندما  ، ولا يصح أن يطلق عليه اسم العابد ، العابد الجاهل بالعبث والفسوق ِ

 ، وبين عالم فقيه ليس له عبادة ، تنحصر المقارنة بين عابد معه من العلم ما يصحح به عبادته
ْولكن هذا التيار ؛ فالعابد أفضل َّيخالف مدرسة التيار الأول في أن التفرغ للفقه والتعمق  ِ

ُفيه مقدم على النوافل التي تمثل جانب العبادة ِّ كما جاء في  ، َّذلك لأن العالم الفقيه ، َُ
والأرضين حتى النملة في َّ إن االله عز وجل وملائكته وأهل السموات ”الحديث 

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 .١/٨١ ، مصدر سابق ، السنن ، بن ماجها   )٧٩(
َشعيب الأرنؤوط : تحقيق ، الحث على طلب العلم: باب ، سننال ، أبو داود السجستاني الأزدي   )٨٠(

ِ محمد كامل قره بللي- َّ   م٢٠٠٩ - هـ ١٤٣٠ ، ١ط ، دار الرسالة العالمية: َ
 .١/١٧ ، مصدر سابق ، الإحياء ، الغزالي ، ينظر   )٨١(



      

)٨٩( 
 

هذا العالم يعلم النَّاس  ، )٨٢(“ جحرها وحتى الحوت ليصلون على معلم النَّاس الخير
الذي هو سبب لتخليص المجتمع من  ، وفي مقدمتها الاستغفار ، سبل الخير والرشاد
َّلأن الفتوى والعلم والإرشاد سبب لاستقامة نظام الحياة في كل  ، الأوضار والأدناس

من جميع الوجود بما في ذلك االله سبحانه  ، لهذا العالم ، ويأتي هذا العرفان بالجميل ؛ وجههاأ
 .وتعالى

وجميع المخلوقات بالاستغفار والدعاء له  ، ولا رتبة فوق رتبة من تشتغل الملائكة
فقيل  ، لهَّوأما إلهام الحيوانات الاستغفار  ؛ ولهذا كان ثوابه لا ينقطع بموته ، إلى يوم القيامة

 ، والعلماء هم المبينون ما يحل منها وما يحرم ، َّلأنها خلقت لمصالح العباد ومنافعهم
ّويوصون بالإحسان إليها ودفع الضر عنها حتى بإحسان القتلة  ، والنهي عن المثلة ، ُ

 ، َّوذلك في حق البشر آكد لأن احتياجهم إلى العلم أشد ، فاستغفارها له شكر لتلك النعمة
  )٨٣(.ود فوائده عليهم أتموع

ويرى الباحث أن الجمع بين التيارين ممكن فكثير من الذين غيروا مجرى التاريخ في 
 بين العبادة والعلم بمعناه ينهذه الأمة وساهموا في بناء الحضارة الإنسانية كانوا هم الجامع

ه والفيلسوف ًوكثيرا ما يوصف أحدهم بأنه الحافظ والمحدث والأصولي والفقي ، الواسع
 ويوصف بالزاهد والورع والتقي هذا في - هذا في الصفات العلمية-والمتطبب والفلكي

 .الجانب التعبدي العلمي
وتخلفه عن التطهر والتزكية  ، َّويرى العلماء أن بداية انحدار المجتمع وانحطاطه

 للعلم أو السلوك المناقض ، تبدأ عندما ينحسر العلم ويحل محله الجهل ، والإصلاح
َّوأن هذا الانحسار يتمثل في موت العلماء الربانيين ، والمعرفة الدينية ََّ َ الذين يجمعون بين  ، َ
ويستدلون على ذلك بالحديث الصحيح  ، ويحملون المجتمع على ذلك ، العلم والعمل

 بن عمر قال سمعت رسول عن عبد االله ، الذي يرويه البخاري في باب كيف يقبض العلم

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
ِهذا حديث حسن صحيح غر. ٥/٥٠ ، مصدر سابق ، سنن الترمذي ، الترمذي   )٨٢( َ ٌ َ ٌ َ َِ َِ ٌ َ  .ٌيبَ
 .٤/٤٣٢ ، مصدر سابق ، فيض القدير ، المناوي ، ينظر   )٨٣(



    

) ٩٠ ( 
 

ْإن االله عز وجل لا يقبض العلم انتزاعا ينتزعه من العباد ولكن يقبض  ” : يقول  االله ِ ً َّ
ِفسئلوا ًجهالا، ًرؤوساًالعلم بقبض العلماء حتى إذا لم يبق عالما اتخذ النَّاس  فأفتوا بغير  ُ

 )٨٤(.“ علم فضلوا وأضلوا
ماء وذلك بذهاب العل ،  تحقق هذا الانحدار في عصره“ عياض ”ويرى القاضي 

ويتعجب  ، َّوحل محلهم أهل الجهل والتقليد الذين يفتون بجهلهم ، الربانيين
 ، “ عياض ”َِ لما قاله القاضي عياض مع توفر العلماء في عهد “ ِّقطب الدين ”الشيخ 
َّ أن قمة الانحدار إنما كانت في عهده هو“ ِّقطب الدين ”ويرى   ، “ العيني ”بينما يرى  ، َّ

وذلك عندما  ،  كانوا في عهد الخطيب بينما الجهل في عهده هوينلعلماء الربانيَّأن الفقهاء وا
 )٨٥(.والتدريس في المؤسسات التعليمية ، علا الجهلة مراكز الإفتاء والمجالس التشريعية

 ، بل ظهرت نواته مبكرة ، لم يكن هذا الفراق النكد بين العلم والعمل وليد اللحظة
 ، بما رواه عن عبد الرحمن بن يحيى وغيره من العلماء ، ب المكيفقد أشار إلى ذلك أبو طال

لهم دراية  ، كان من يتولى الحكم هم ساسة علماء ، َّوذلك أن في صدر التاريخ الإسلامي
بل وكانت العامة  ، َّكاملة بالعلم الشرعي من أحكام وفتاوى تغنيهم عن الرجوع إلى المفتين

ْولكن الأمر ضعف بمرور الأيام ؛ في الفتوىترجع إلى هؤلاء الحكام والساسة  فانشغل  ، ِ
ًوأحيانا انشغالهم  ، بسبب تعلقهم بالدنيا والشهوات ؛ الحكام والساسة عن العلم والفتوى

 )٨٦(.بالحروب

 وهم يواجهون العلمانية التي -َّويلاحظ أن التحدي الذي يواجه المسلمين اليوم
 هو كيف يستطيع المرء أن يخوض معترك الحياة -عيَّتعلي من قيمة العمل والعلم غير الشر

يرسم به خطوط  ، َّوهو متسلح بالعلم الشرعي ، السياسية والاقتصادية والاجتماعية
 .ويرد كل مجالات الحياة إلى علم حقائق اليقين ودقائق المعرفة،  عمله

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 ١/٣١ ، مصدر سابق ، كيف يقبض العلم: باب ، مصدر سابق ، صحيح البخاري ، البخاري   )٨٤(

 .١٠٠: حديث رقم، 
 .٨٣-٢/٨١ ، مصدر سابق ، عمدة القاري ، العيني ، ينظر   )٨٥(
 .٢٧١/ ٢ ، مصدر سابق ، بقوت القلو ، أبو طالب المكي ، ينظر   )٨٦(



      

)٩١( 
 

العلم وبين  ، َّإن التناقض والفصل بين مفهوم علم الآخرة وعلم الدنيا من ناحية
 ، َّهو الذي أوقع هذه الأمة في التخلف في كل مجالات الحياة ، والسلوك من ناحية أخرى

 .فلا هي أحسنت آخرتها ولا هي أصلحت دنياها
َّأن من المفاهيم والسلوكيات التي أدخلت على هذه الأمة  ، يذكر ، “ فابن القيم ” َّ

تلك  ، والتمكين ، لتزكيةالخلل والنقص وأبعدتها عن المنهج الصحيح للإصلاح وا
َّوأن الذين تولوا ذلك هم بعض  ، المفاهيم والسلوكيات التي تفرق بين الحال والعلم

 )٨٧(.المتأخرين المنتسبين إلى مدرسة التصوف

 والمواجيد والأذواق ةويتمثل في لذة العباد ، فالحال عندهم هو نتاج التفرغ للعبادة
ومن هنا انسحبوا من  ، العلم يفرقها ويقطع هذه الجمعيةَّوأن الاشتغال ب ، التي هي ثمرتها

 .ْوإن ولجوها فعلي إغماض وإكراه ، كل ميادين الحياة
 الطائفة التي انشغلت بالعلم ولم تجتهد - قيمال في نظر ابن -ويمثل الانحراف الآخر

فتركوا   ،ترى استحالة الجمع والمزج بين العلم والعبادة ، فهي مثل سابقتها ، في العبادة
فكانت النتيجة قلة الإخلاص  ، العبادة بحجة التفرغ لتحصيل العلوم والبحث عن دقائقها

وضاعت الغاية من العلم إذ لم تكن الله لتورث صاحبها علم حقائق  ، واستوحاش الأرواح
 .اليقين ودقائق المعرفة

قوده فهو الذي ي ،  على الحال والعملًفالوضع الصحيح عندما يكون العلم حاكما
ًوكذلك يكون الحال مانعا للمرء من أن  ، ويتصرف فيه وينير له خطوات السير والإصلاح

ًيكون واقفا مع علمه وقشوره تاركا العبادة بل يدعوه إلى أن ينفذ من خلال هذا العلم إلى  ، ً
 .غاياته التي هي الله

خر وضعف الآ ،  أحدهما عن السير في العلملوهذا من تقصير الفريقين حيث شغ
وصاحب التمكين  ، فلم يتمكن كل منهما من الجمع بين الحال والعلم ، عن الحال في العلم

فلا يدعه أن  ، ويتصرف حاله في علمه, ويحكم عليه وينقاد لحكمه , يتصرف علمه في حاله 

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 .٣/١٣٥ ، مصدر سابق ، المدارج ، ابن القيم ، ينظر   )٨٧(



    

) ٩٢ ( 
 

فهذه حال الكمل من هذه  ، فيجيبه ويلبي دعوته, بل يدعوه إلى غاية العلم  ، يقف معه
  )٨٨(.وجدها كذلك ، َّمن استقرأ أحوال الصحابة رضي االله عنهمو ، َّالأمة

َّعندما ظنوا أن  ، َّفالشاهد من كلام ابن القيم أن أهل العبادة انحرفوا عن الطريق
 ، وإصلاح القلب والنفس ، سبب للإعاقة عن السير إلى االله ، الاشتغال بالعلم ودقائقه

كما -وقليل ،  العبادة من قواطع الطريق إلى االلهَّعندما ظنوا أن ، وكذلك انحرف أهل العلم
 .وهم أهل التمكين ،  من المدارس هم الذين جمعوا بين العلم والعمل والحال-أشرنا

هي إخراج  ، الذي ورث هذا الوضع ، َّويلاحظ أن حصيلة الفكر الاستعماري
َّالعلم والعمل معا من دائرة الشرع ًفهما وتطبيقا ، ً لعلم ينحصر في وجعل مصطلح ا ، ً

لا أثر لها في إعمار الأرض ولا  ، وما سوى ذلك فهو هرطقة وخرافات ، العلوم الطبيعية
ًتماما مثل ما  ، إذ حصره في العلوم الطبيعية ، ًوأحدث بذلك تضييقا لمعنى العلم ، التمكين

َّظن بعض المسلمين أن العلم الموصل إلى االله هو علم الشريعة وحده للمرء أن ولا يمكن  ، َّ
 .يدرك قدرة االله وعظمته عبر العلوم الطبيعية

ولم يفت على علماء السلوك في الإسلام أن ينبهوا إلى ضرورة الجمع بين العلم 
عندما جعل العلوم  ، فقد قرر الغزالي في إحيائه ، وأثره في تزكية النَّفس ، والعمل والحال

وهو علم  ، العلم المجرد : أولها ،  ثلاثةوالأعمال التي يتقرب بها النَّاس إلى االله تعالى
 : وثالثها ، وأحد مظاهره عدل السلطان وضبطه للنَّاس ، العمل المجرد : وثانيها ، المكاشفة

فيحض الغزالي على الجمع وينهى عن  ، وهو علم الآخرة ، المزج بين العلم والعمل
  )٨٩(.التقليد

من يعملون في التجارة أو  ،  معناهويدخل في ، فعدل السلطان يمثل العمل السياسي
ففي رأي الغزالي  ، هذا العمل يؤدي إلى خدمة المجتمع َّطالما أن ، الخ... الزراعة أو الطب

وفي مقدمتها الحياة  ، َّأن الجمع بين علم المكاشفة والعمل الذي يرتبط بجميع أوجه الحياة

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 .٣/١٣٥ ، المصدر نفسه ، ابن القيم ، ينظر   )٨٨(
 .٢٤/ ١ ، مصدر سابق ، الإحياء ، الغزالي ، ينظر   )٨٩(



      

)٩٣( 
 

ُّ يبعد المرء من التقليد الذي يعد أكبر وهو الذي ، هو قمة التزكية والسير إلى االله ، السياسية َ ُ
بل يمثل عند الغزالي ظاهرة مرضية تدخل صاحبها دائرة السمعة  ، معوق عن التقدم

 .ءوالريا
في  ،  إلى هذه الثنائية المتنافرة في المجتمعات التي ظهر فيها وقد أشار رسول االله

طلح العابد الذي ورد في َّوأن مص ، وقد سبق ذكره ، حديث فضل العالم على العابد
إذ ينصرف الفهم إلى  ، َّيؤدي إلى فهم معين في ذهنية الصحابة في ذلك الزمان ، الحديث

الذين  ، وغيرهم من الهندوس والبوذيين ، أولئك العباد من اليهود والنصارى والمجوس
كل أوجه ًهربا من تغيير  ، والصوامع ، انسحبوا من المجتمع وتحوصلوا في الأديرة والبيع

 .بحجة تزكية النَّفس ، وإصلاحها ، الحياة
 كان في حاجة إلى إخراج هؤلاء إلى شعب الحياة – في تلك المرحلة –و الإسلام 

 .و إعمار الأرض وربطها بقيم السماء ، لتزكيتها
عندما هجرت البشرية  ، وقد ظهر هذا الانحراف في هذا العصر في ثوب جديد

وأصبح شعارها العمل الممزوج  ، في مؤسسات الدولة والمجتمعوانقطعت  ، أماكن العبادة
فهذا الوضع أشبه ما يكون  ؛ َّولكنَّه عمل لا يبنى على العلم الشرعي ، بالعلم الدنيوي فقط

فمثل هذا الفصام النكد بين العلم  ؛ َّبأحوال العباد في زمن الصحابة مع اختلاف الميدان
 .لمرء مدارج الكمالَّالشرعي والعمل والحال لا يوصل ا

 وخربوا بهذا الانقطاع كل أوجه –كما يعتقدون –إذا كان العباد قد عمروا قلوبهم 
ْفإن المجتمعات الحديثة اليوم قد عمرت كل أوجه الحياة ولكن أفسدت القلوب  ، الحياة ِ َّ

 .وأتلفت الأعصاب
ن العلم َّهو أن يربط العمل بالعلم الشرعي وعندها فقط يكو ، فالمنهج الصحيح

 التي تكون قد -َّالمختلط بالعمل وسيلة من وسائل تزكية النَّفس ويصدق على هذه الأمة
ِقل إن صلاتي ونسكي   :  قول االله سبحانه وتعالى-ساهمت في بناء الحضارة الإنسانية ُ ُ َ َِ َ َّ ُِ ْ

َومحياي ومماتي اللهَِِّ رب العالمين َ ْ َِ َ َْ ِّ َ َ َ ََ ِ َ  ]١٦٢ : الأنعام.[ 



    

) ٩٤ ( 
 

 
 : تتمثل أهم النتائج في التالي

يعد الوحي الذي نزل على كل الأنبياء وخاصة القرآن الكريم هو مركز العلوم     :ًأولا
عارف والمسدد لكل المناهج القائدة العقلي منها والتجريبي الحسي في بناء والم

 .الحضارة الإنسانية التي تحقق السعادة للبشرية في الدنيا والآخرة
ا أدي إلى تأخير الأمة الإسلامية وفقدانها للشهود الحضاري هو بعض المفاهيم م    :ًثانيا

 .المنحرفة لنصوص الكتاب والسنة المتعلقة بمقومات الحضارة
مفهوم ذكر االله مفهوم واسع يسع كل أوجه الحياة لا كما يظن بأنه منحصر في     :ًثالثا

 .اللسان وفي الكهوف والهمهمات
ً يعد معوقا من معوقات بناء  ؟أم العمل  أيهما أفضل العلمالاختلاف حول    :ًرابعا

فالنصوص الواردة في ذلك من الكتاب والسنة فهمت خطأ بسبب  ، الحضارة
ًالقراءة التجزيئية للنص مما أثر سلبا في مساهمة المسلمين في بناء الحضارة الإنسانية 

 .خاصة في عصر العلم

 
ة تعكف على استخلاص مقومات الحضارة عبر تاريخ إعداد موسوعة علمي   :ًأولا

 .الأنبياء والرسل
تقديم دراسات مقارنة ومعمقة بين الحضارات المادية وتلك التي قامت على    :ًثانيا

 .الوحي للبحث عن المشتركات وإحداث مقاربة
 توجيه طلاب الدراسات العليا وبحوث التخرج للكتابة في دور الأمة في الشهود   :ًثالثا

 .الحضاري من خلال نصوص الكتاب والسنة



      

)٩٥( 
 

 
تحقيق حمدي عبد  ، مسند الشهاب ، أ حمد بن سلامة بن جعفر أبو عبد االله القضاعي ]١[

 .م١٩٨٦-هـ١٤٠٧ ، ٢ط ، بيروت ، مؤسسة الرسالة ، المجيد السلفي
محيي الدين   ،تحقيق ، سلاح المؤمن في الدعاء والذكر ، محمد بن محمد ، ابن الإمام ]٢[

 م١٩٩٣هـ ١٤١٤ ، ١ط ،  بيروت– دمشق -دار ابن كثير  ، ديب مستو
 ، ٢ط ، مكتبة الخانجي بالقاهرة ، علي فوده : المحقق ، كتاب الأفعال ، ابن القوطية ]٣[

 . م١٩٩٣
إغاثة اللهفان في مصايد  ، أبو عبد االله محمد بن أبي بكر بن أيوب ، ابن قيم الجوزية ]٤[

دار  ، مصطفى بن سعيد إيتيم : خرج أحاديثه ، محمد عزير شمس ، تحقيق ، الشيطان
 . هـ١٤٣٢ ، ١ط ،  مكة المكرمة-عالم الفوائد 

مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية  ، محمد بن أبي بكر بن أيوب ، ابن قيم الجوزية ]٥[
 .١ط ،  بيروت–دار الكتب العلمية  ، العلم والإرادة

دار الكتب  ، الفوائد ،  أيوب الزرعي أبو عبد االلهمحمد بن أبي بكر، الجوزية  ابن قيم ]٦[
 .م١٩٧٣-هـ١٣٩٣ ، ٢ط ، بيروت ، العلمية

مدارج السالكين بين منازل  ، محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبد االله ، ابن القيم ]٧[
 ، بيروت ، دار الكتاب العربي ، تحقيق محمد حامد الفقي ، إياك نعبد وإياك نستعين

 .م١٩٧٣-هـ١٣٩٣ ، ٢ط
تحقيق محمد  ، محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبد االله إغاثة اللهفان ، ابن القيم ]٨[

 .م١٩٧٥-هـ١٣٩٥ ، ٢ط ، بيروت ، دار المعرفة ، حامد الفقي
التحفة العراقية في الأعمال  ، تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم ، ابن تيمية ]٩[

 .هـ١٣٩٩ ، ٢ط،   القاهرة–المطبعة السلفية  ، القلبية
جامعة الإمام  ، تحقيق محمد رشاد سالم ، الاستقامة ، أحمد بن عبد الحليم ، ابن تيمية ]١٠[

 .هـ١٤٠٣ ، ١ط ، المدينة المنورة ، محمد بن سعود



    

) ٩٦ ( 
 

محمد  ، تحقيق حماد سلامة ، الزهد والورع والعبادة ، أحمد بن عبد الحليم ، ابن تيمية ]١١[
 .هـ١٤٠٧ ، ١ط ، الأردن ، مكتبة المنار. عويضه

تحقيق  ، كتب ورسائل وفتاوى ابن تيمية في التفسير ، أحمد بن عبد الحليم ، ابن تيمية ]١٢[
 .٢ط ، مكتبة ابن تيمية ، عبد الرحمن بن محمد بن قاسم العاصمي النجدي

 ، أمراض القلب وشفاؤها ، تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم ، ابن تيمية ]١٣[
 هـ١٣٩٩ ، ٢ط ، رة القاه–المطبعة السلفية 

رقم كتبه وأبوابه  ، فتح الباري شرح صحيح البخاري ، أحمد بن علي ، ابن حجر ]١٤[
 هـ١٣٧٩ ، ١ط ،  بيروت-دار المعرفة  ، محمد فؤاد عبد الباقي : وأحاديثه

 : تحقيق ، مسند الإمام أحمد بن حنبل ، أبو عبد االله أحمد بن محمد الشيباني ، ابن حنبل ]١٥[
  م٢٠٠١ - هـ ١٤٢١ ، ١ط ، مؤسسة الرسالة ، آخرونو ، شعيب الأرنؤوط

شعيب  : تحقيق ، جامع العلوم والحكم ، عبد الرحمن بن أحمد ، ابن رجب ]١٦[
 -هـ ١٤٢٢ ، ٧ط ،  بيروت–مؤسسة الرسالة  ،  إبراهيم باجس-الأرناؤوط 

 .م٢٠٠١
 – الدار التونسية للنشر ، التحرير والتنوير ، محمد الطاهر بن محمد ، ابن عاشور ]١٧[

  هـ١٩٨٤ ، ١ط ، تونس
تحقيق مصطفى بن أحمد  ، التمهيد ، أبو عمر يوسف بن عبد االله ، ابن عبد البر ]١٨[

 .هـ١٣٨٧ ، ١ط ، المغرب ، وزارة عموم الأوقاف ، العلوي
حرر الوجيز في تفسير الكتاب الم ، الأندلسي أبو محمد عبد الحق بن غالب ، ابن عطية ]١٩[

 ، ١ط ، لبنان ، دار الكتب العلمية ، لشافي محمدتحقيق عبد السلام عبد ا ، زيزالع
 .م١٩٩٣ـ-ه١٤١٣

محمد حسين  ، تحقيق ، تفسير القرآن العظيم ، أبو الفداء إسماعيل بن عمر ، ابن كثير ]٢٠[
 ، ١ط ،  بيروت–منشورات محمد علي بيضون  ، دار الكتب العلمية ، شمس الدين

 .هـ١٤١٩
شعيب  : تحقيق ، سنن ابن ماجه ، قزوينيأبو عبد االله محمد بن يزيد ال ، ابن ماجة ]٢١[

 . م٢٠٠٩ - هـ ١٤٣٠ ، ١ط ، دار الرسالة العالمية ، الأرنؤوط وآخرون



      

)٩٧( 
 

 دار المعرفة ، جامع العلوم والحكم ، أبو الفرج عبد الرحمن بن أحمد بن رجب الحنبلي ]٢٢[
 .هـ١٤٠٨ ، ١ط ، بيروت، 

تحقيق  ، بن حبانا صحيح ، التميمي البستي محمد بن حبان بن أحمد ، أبو حاتم ]٢٣[
 .م١٩٩٣-هـ١٤١٤ ، ٢ط ، بيروت ، مؤسسة الرسالة ، شعيب الأرنؤوط

َشعيب الأرنؤوط  : تحقيق ، سنن أبي داود ، أبو داود سليمان بن الأشعث بن إسحاق ]٢٤[
  م٢٠٠٩ - هـ ١٤٣٠ ، ١ط ،  دار الرسالة العالمية-

حبوب ووصف قوت القلوب في معاملة الم ، محمد بن علي بن عطية ، أبو طالب ]٢٥[
دار الكتب  ، عاصم إبراهيم الكيالي. د : تحقيق ، طريق المريد إلى مقام التوحيد

 . م٢٠٠٥- هـ ١٤٢٦ ، ٢ط ، لبنان/  بيروت -العلمية 
 ، بيروت ، دار الكتاب العربي ، لياءؤَحلية الأ ، أبو نعيم أحمد بن عبد االله الأصبهاني ]٢٦[

 .هـ١٤٠٥ ، ٤ط
تحقيق محمد  ، بن أبي عاصمالزهد لا ، شيباني أبو بكرأحمد بن عمرو بن أبي عاصم ال ]٢٧[

 ، ٢ط ، القاهرة ، دار الريان للتراث ، ِّمحب الدين الخطيب ، فؤاد عبد الباقي
 .هـ١٤٠٨

الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور  ، محمد بن إسماعيل أبو عبداالله ، البخاري ]٢٨[
محمد  : تحقيق ، ح البخاريصحي= رسول االله صلى االله عليه وسلم وسننه وأيامه 

 مصورة عن السلطانية بإضافة ترقيم ”دار طوق النجاة  ، زهير بن ناصر الناصر
 .هـ١٤٢٢ ، ١ط ، “ محمد فؤاد عبد الباقي

تحقيق محمد فؤاد عبد  ، الأدب المفرد ، محمد بن إسماعيل أبو عبد االله ، البخاري ]٢٩[
 .م١٩٨٩-هـ١٤٠٩ ، ٣ط ، لبنان ، بيروت ، دار البشائر الإسلامية ، الباقي

 ، تحقيق السعيد بسيوني زغلول ، شعب الإيمان ، أبو بكر أحمد بن الحسين ، البيهقي ]٣٠[
 .هـ١٤١٠ ، ١ط ، ، بيروت ، دار الكتب العلمية

 ، بشار عواد معروف : تحقيق ، سنن الترمذي ، أبو عيسى محمد بن عيسى ، الترمذي ]٣١[
 . م١٩٩٨ ، ١ط ،  بيروت–دار الغرب الإسلامي 



    

) ٩٨ ( 
 

 ، ١ط ،  بيروت–منشورات دار النشر الجامعية  ، من حضارتنا : جورج عطية. د ]٣٢[
 . م١٩٥٦

أبو عبد االله محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين التيمي الرازي الملقب  ، الرازي ]٣٣[
 –دار إحياء التراث العربي  ، التفسير الكبير= مفاتيح الغيب  ، بفخر الدين الرازي

 . هـ١٤٢٠ ، ٣ط ، بيروت
 ، دار الكتب العلمية ، شرح الزرقاني ، محمد بن عبد الباقي بن يوسف ، زرقانيال ]٣٤[

 .هـ١٤١١ ، ١ط ، بيروت
الكشاف عن حقائق غوامض  ، أبو القاسم محمود بن عمرو بن أحمد ، الزمخشري ]٣٥[

 . هـ١٤٠٧ ، ٣ط ،  بيروت–دار الكتاب العربي  ، التنزيل
 ، مؤسسة ، بن عثيميناقيق تح ، تفسير السعدي ، عبدالرحمن ناصر ، السعدي ]٣٦[

 .م٢٠٠٠-هـ ، ١ط١٤٢١ ، بيروت ، الرسالة
 ، دار بن عفان ، الديباج على مسلم ، عبد الرحمن بن أبي بكر أبو الفضل ، السيوطي ]٣٧[

 .م١٩٩٦-هـ١٤١٦ ، ١ط ، السعودية ، الخبر
أضواء البيان في  ، محمد الأمين بن محمد المختار بن عبد القادر الجكني ، الشنقيطي ]٣٨[

 ١ط ،  لبنان–دار الفكر للطباعة و النشر و التوزيع بيروت  ، إيضاح القرآن بالقرآن
 . مـ١٩٩٥ - هـ ١٤١٥، 

 : تحقيق ، شرح مشكل الآثار ، أبو جعفر أحمد بن محمد بن سلامة ، الطحاوي ]٣٩[
  م١٤٩٤ ،  هـ١٤١٥ ، ١ط ، مؤسسة الرسالة ، شعيب الأرنؤوط

تحقيق محمد عبد القادر أحمد  ، التواضع والخمول ، عبد االله بن محمد أبو بكر القرشي ]٤٠[
 .م١٩٨٩-هـ١٤٠٩ ، ١ط ، بيروت ، دار الكتب العلمية ، العطا

دار إحياء  ، عمدة القاري شرح صحيح البخاري ، أبو محمد محمود بن أحمد ، العيني ]٤١[
 . بيروت–التراث العربي 

 .بيروت ، ١ط ،  المعرفةدار ، ِّإحياء علوم الدين ، أبو حامد محمد بن محمد ، الغزالي ]٤٢[
أحمد البردوني  : تحقيق ، الجامع لأحكام القرآن ، أبو عبد االله محمد بن أحمد ، القرطبي ]٤٣[

  م١٩٦٤ -هـ ١٣٨٤ ، ٢ط ،  القاهرة–دار الكتب المصرية  ، وإبراهيم أطفيش



      

)٩٩( 
 

 ، التذكار في أفضل الأذكار, أبو عبد االله محمد بن أحمد بن فرح الأندلسي ، القرطبي ]٤٤[
 .هـ١٣٩٢ ، ٢ط ، دمشق ، عبد القادر الأرناؤوط : يقتحق

 ، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي ، سنن بن ماجه محمد بن يزيد أبو عبد االله ، القزويني ]٤٥[
 .بيروت ، ١ط ، دار الفكر

حمدي بن عبد  ، تحقيق ، مسند الشهاب ، أبو عبد االله محمد بن سلامة ، القضاعي ]٤٦[
 م١٩٨٦ –هـ ١٤٠٧ ، ٢ط ،  بيروت–مؤسسة الرسالة  ، المجيد السلفي

 ، تهذيب الكمال في أسماء الرجال ، يوسف بن عبد الرحمن بن يوسف ، الكلبي ]٤٧[
 – ١٤٠٠ ، ١ط ،  بيروت–مؤسسة الرسالة  ، بشار عواد معروف. د : تحقيق

 .م١٩٨٠
ربيع الثاني -الإصدار الرابع عشر ، مجلة الشبيبة ، السياسي المسلم ، محمد الحمراني ]٤٨[

 .هـ١٤٢٥
 ، سلاح المؤمن في الدعاء ، محمد بن محمد بن علي همام راجي االله سرايا بن داود ]٤٩[

 .م١٩٩٣-هـ١٤١٤ ، ١ط ، بيروت ، دمشق ، دار ابن كثير ، ِّتحقيق محي الدين دي
المسند الصحيح المختصر بنقل العدل عن  ، بن الحجاج أبو الحسن القشيريا ، مسلم ]٥٠[

دار  ، محمد فؤاد عبد الباقي : تحقيق ، وسلمالعدل إلى رسول االله صلى االله عليه 
 .١ط ،  بيروت–إحياء التراث العربي 

 ، ١ط ، مصر ، المكتبة التجارية الكبرى ، فيض القدير ، عبد الرؤوف ، المناوي ]٥١[
 .هـ١٣٥٦

دار  ، شرح النووي على صحيح مسلم ، ي بن شرف بن مرييأبو زكريا يح ، النووي ]٥٢[
 .هـ١٣٩٢ ، ٢ط ، بيروت ، إحياء التراث

 ، المستدرك على الصحيحين ، محمد بن عبد االله أبو عبد االله الحاكم ، النيسابوري ]٥٣[
-هـ١٤١١ ، ١ط ، بيروت ، دار الكتب العلمية ، مصطفى عبد القادر عطا : تحقيق

 .م١٩٩٠
 


