
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 
 

 

 

 

 
 

 
 أم درمان الإسلامية جامعة ـأصول الدين كلية ـالعقيدة  بقسم المشارك الأستاذ

  
 

 
)١٨٠-١٣٧( 

  



   

) ١٣٨ ( 
 

 
يهدف هذا البحث للمقارنة بين منهج التفكير الغربي المادي ، الذي يقصر الحياة على 

ًوبين منهج التفكير الإسلامي، الذي يقدم تفسيرا شاملا .. ُما يدرك بالحواس الخمسة فقط ً َّ
ًاتبع الباحث منهجا تاريخيا، استقرائيا،. للكون والحياة والإنسان ً ً استنباطيا، تحليلياً ً .

وتوصل الباحث إلى عدد من النتائج، من أهمها أن المنهج الغربي المادي يرتكز على الحضارة 
ًاليونانية الرومانية، وعلى العداء للكنيسة والدين عموما، والإستعلاء العرقي لسيادة 

لمساواة الكاملة بينما يتسم التصور الإسلامي با. الجنس الأوربي وتميزة على سائر الأجناس
 .بين الأجناس، والاعتماد على البعد الروحي والغيبي في تعامله مع الإنسان

  .، إسلامي ، مادي ، نقدي منهج ، تفكير : الكلمات المفتاحية

    
Abstract: 

This research aims to compare the Western Materialistic 
Thinking Approach, which limits life to what is just perceived 
by the five senses, and the Islamic Thinking Approach, which 
provides a comprehensive explanation of the universe, life and 
man. The researcher adopted the historical, inductive, 
deductive and analytical approach The research reached a 
number of findings, the most important ones are: The Western 
materialistic approach is based on the Greek-Roman 
civilization , hostility to the church and religion in general, and 
on the racial superiority of the European race and its distinction 
over all other races. The Islamic conception is characterized by 
complete equality between races and reliance on the spiritual 
and metaphysical dimensions in its dealings with humans.  
Keywords: Methodology, Thinking, Materialism, Critical, 
Islamic. 

 



      

)١٣٩( 
 

 
 الفكر الغربي مناهجه في التفكير من الفكر اليوناني والروماني ومن عدائه استمد

 للكنيسة الكاثوليكية وتصوراتها ، ثم فيما بعد معارضة الكنيسة إطلاقا وأخيرا معارضة
كن تمثل النصرانية الحقة علما بأن التصورات الكنسية لم ت. ًوتفصيلا  التصور الديني جملة

ها من رواسب الوثنية الرومانية ، ثم بما أضافته الكنيسة والمجامع ُرفة بما أدخل فيفهي مح
لمجاراة الأحداث السياسية ومحاولة تجميع المذاهب الكثيرة في الدولة الرومانية في  بعد ذلك

ٌبير عن الديانة عن التصور الكنسي أكثر مما هي تعمذهب واحد مما جعل النصرانية تعبيرا 
وبدت مساوئ هذا التصور فيما بعد بما قامت به الكنيسة من . اهللالنصرانية المنزلة من عند 

وذلك حينما وقف العلماء يصححونها  قتل وتعذيب للمخالفين لتصوراتها الدينية والعلمية
مما أدى للصراع بين العلم والدين وجعل . ّموضحين ما بها من تناقض للعقل والعلم 

 فكار والتصورات الكنسية بل تجاوزها لا من الأ موقفا عدائياالفكر الأوربي فيما بعد يتخذ
للتفكير يقوم على العقل  لابتداع منهج واتجه الفكر الأوروبي. منهج التفكير الديني جملةإلى 

وكمن هذا العداء . هو معارضة منهج التفكر الديني  منهساسيوالحواس فقط والغرض الأ
روبي بل في صميم هذا الفكر وفي لا في الموضوعات والفلسفات التي أنشأها الفكر الأو

 .ًالمناهج التي يتخذها للمعرفة عموما
 

سس المعرفية والمرتكزات الفكرية جاء اختيار هذا الموضوع لالقاء الضوء على الأ
خضاعه لقواعد النقد المنهجي إ المادي وما يشوبه من مزالق عند لمنهج التفكير الغربي

 .يسلامالإ

 
سلامي تحقيق مقارنة بين منهج التفكير الغربي ومنهج التفكير الإ إلى يهدف البحث

 . للمعرفةاًضافته للوحي مصدرإخير بوبيان شمول الأ



   

) ١٤٠ ( 
 

 
تكمن أهمية البحث في توضيحه لمحدودية المنهج الفكري الغربي المادي الذي يرفض 

 والحواس فقط مصدرين للمعرفة في مقابل المنهج ما وراء الطبيعة ويستند على العقل
 فهم نسان اخر هو الوحي الذي يتيح للإاًي الذي يضيف لهذين المصدرين مصدرسلامالإ

 .الحياة بمجموعها المادي والغيبي

 
يستخدم الباحث في هذه الورقة منهجا تاريخيا استقرائيا استنباطيا تحليليا تتبع فيه 

 تاريخية  الغربي المادي الذي يقوم على العقل والحواس وتطوره في حقبمنهج التفكير
دت لتعميق هذه الروح المادية وعزا ذلك أسباب والعوامل التي مختلفة محللا ومعللا للأ

سمى أ اًخلاقي لغياب البعد الغيبي الذي يدعو له الوحي مصدرلضعف الوازع الأ
 .يسلامللمعرفة كما يدعو له المنهج الإ

 
يتكون البحث من مقدمة تحتوي على أسباب اختيار الموضوع، أهداف البحث ، 

مصادر المعرفة في الفكر  الأول  مباحث يتناولأربعةأهمية البحث ، ومنهج البحث ، و
ي ويهتم الثاني بتسليط الضوء على منهج الكنيسة الكاثوليكية أما سلامالغربي والفكر الإ

منهج التفكير الغربي المادي   دور الفلاسفة والمفكرين في أوربا في بلورةالثالث فقد ركز على
ي مع الإشارة للفرق بينه وبين المنهج الغربي سلاموعني الرابع بتوضيح منهج التفكير الإ

 .المادي



      

)١٤١( 
 

 
 

 
مكانية المعرفة ولكنها تباينت في إين على يفية عدا السفسطائجمعت المدارس الفلسأ

  : الآتي إلى القديم والحديث في تناولها لقوي إدراك المعرفة وطرق اكتسابها

 
 الخبرة الحسية ووسيلتها هي الحواس وأن مصدر المعرفة ه إلى ذهب التجريبيون

لتي يتلقاها عن طريق حواسه المختلفة فمن  من الإحساسات انسانوتتكون معارف الإ
فقد حاسة فقد العلم بما يقابلها من محسوسات فالعقل يولد صفحة بيضاء ولا توجد أفكار 

 )١(.فطرية ، والمذهب الحسي من أقدم المذاهب الفلسفية حيث نجده عند الذريين
  : برز الداعين له همأأما في العصر الحديث فإن من  )٢(.يقوريينبوالأ

الوجود عند هوبز عبارة عن مادة وحركة وأن الأشياء التي  : )Hopes(  )٣(هوبز  )أ(
وجود لها والإحساس هو  فلا ندركها بحواسنا هي الموجودة أما غير المحسوسة

حركة في الجسم الحاس تحدث بتأثير حركة أخرى صادرة من الجسم المحسوس 
أما كلمات مثل  الدورة الدمويةإلى   أرجعهاً ماديااًيرية تفسنسانوفسر المشاعر الإ

 .جوفاء لا وجود لها العقل والمبادئ الأولية فقد اعتبرها ألفاظا

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 تدفعها صغيرة ذرات إلى الإدراك وترجع الحسي بالمذهب تؤمن قديمة يونانية فلسفية مدرسة   )١(

  .العقل إلى الأجسام
نفي .  ق٢٧٠-٣٤١يلسوف اليوناني أبيقور الذي عاش بين عامي الف إلى قوريين نسبةيالأب   )٢(

  .تمثل النزعة المادية الحسية في العصر القديم والأبيقورية وجود العناية الإلهية 
 م يعتبر أحد فلاسفة عصر النهضة فصل ١٦٧٩ –م ١٥٨٨فيلسوف إنجليزي عاش بين عامي    )٣(

 .ً تجريبياًه اتجاهااتجبين الدين والفلسفة ورفض الفلسفة المدرسية و



   

) ١٤٢ ( 
 

 يرفض الأفكار القبلية والمعاني الفطرية ويرجع )٤( : )John Locke(جون لوك   )ب(
فالإحساس سابق على التفكير ولا يوجد شيء في العقل . الإحساس إلى كل معرفة

 لكل ما يكتب ٍمجرد تلق إلا الحس والانطباعات الحسية ما هيما لم يكن قبل في 
عليها ثم يقوم العقل بعملية ربط لهذه الانطباعات الحسية لتكوين صورة ذهنية أو 
تكوين فكرة عن المدركات الحسية ، فالمعرفة عند لوك تعتمد على الإحساس 

  : والتفكير فلذا الخبرة عنده قسمان
 .باعات الحسية من الظواهر الخارجيةتقوم على تلقي الانط  )أ(
تجربة باطنية تقوم على ربط الإحساسات وتكوين الأفكار عنها والفرق بينهما   )ب(

الانطباعات  إلى في الدرجة والقوة والوضوح فإن الأفكار ترتد في أصلها
الحسية فالمعرفة عنده إدراك لما بين أي فكرتين من الاتفاق والاختلاف ، 

 من الواقع أساسقية عنده هي تلك التي تتكون في الذهن على فالأفكار الحقي
بينما الأفكار الوهمية أو المتخيلة هي تلك التي ليس لها ما يقابلها في الواقع 

  وجودها على الطبيعة بل يقوم الخيال بتركيبها بغضأساسفهي لا تعتمد في 
 .النظر عما إذا كان هناك في الواقع ما تصدق عليها أو لا

 )٥(.David Hume : ديفيد هيوم  )ج(
ويقسم . يرفض كل معرفة سابقة على التجربة كما يرفض التسليم بفطرية العقل 

  : قسمين إلى المدركات الحسية
 .أفكار  )٢(      .آثار حسية  )١(

والأفكار عنده عبارة عن آثار حسية بعد غياب المؤثرات التي أحدثتها والفرق بينهما 
 الأفكار آثار حسية تقادم عهدها فوهنت وقل وضوحها فلا تنشأ في القوة والوضوح فكأنما

إذا سبقتها آثار حسية فالأثر الحسي هو الذي نقيس به صحة الفكرة أو خطأها  إلا أفكار

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 .سبق التعريف به    )٤(
 أنكر وجود العلية أو الضرورة في الطبيعة ١٧٧٦ –م ١٧١١عاش بين  فيلسوف إنجليزي   )٥(



      

)١٤٣( 
 

عناصرها أو أصولها الأولى من انطباعات حسية فكرة  إلى التي لا يمكن ردها فالفكرة
لذي يطلق عليه السببية فهو ليس ضروريا باطلة ولذلك فهو يرفض التلازم بين الحوادث ا

 إلى ولا حتميا بل هو عادة ذهنية حتى لو شوهدت مضطردة آلاف المرات ويرجع ذلك
داعي المعاني الذي يصور لنا التجاور المكاني والتعاقب الزماني على صورة علة ضرورية 

Necessary connection ٦(.اليالواقع وقد سبق الإمام الغز حيث لا وجود لها في( 
ننا لا نلحظ في أديفيد هيوم في رفضه لضرورة السببية بأكثر من سبعة قرون حيث أوضح 

حالة تتبعها حالة أخرى في العادة فإن يكن هذا التتابع سببية تجعل  إلا الأحداث مجرى
 .المسبب محتوما عليه أن يتبع سببه فذلك افتراض لا يلزم بالضرورة

 أن يحس بما هو دون عتبة نسانعليا وليس للإإن للإحساس حدودا دنيا وأخرى 
التي  الإحساس من محسوسات كدبيب النمل مثلا أو ما يعلو في درجته كالمصاكاة الحادة

ذن عن سماعها وبذلك يتضح أن الحس يعجز أن يكون أداة للمعرفة التامة بحيث تعجز الأ
واس أيضا كثيرا ما والح. في موقف دعاة الحسية ينقل صورا كاملة للمحسوسات مما يقدح

تخدعنا فيرى من يمشي في الصحراء ما يظنه ماء فيصحح العقل هذه المعرفة بخبرته بالمكان 
المعرفة كما يدعي التجريبيون كيف يعرف  أساسوالجغرافيا ، وإذا كانت الخبرة الحسية هي 

 الحكم الطفل البديهيات قبل أي تجربة؟ كما أن المعرفة الحسية تنقصها الضرورة وتعميم
 .لتصبح معرفة يقينية

 
تعني حتمية حدوث الفعل على الكيفية التي حدث بها ولا يكون على صورة غيرها 
فالمعرفة الحسية ليس فيها ما يقتضي ذلك وإنما هكذا حدث ويمكن أن يحدث بشكل آخر 

يتوقف  ح فهي صادقة بالضرورة لأن صدقها لا < أ ...  ج< ب <أما قضية مثل قولنا أ 

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
م بالقرب من طوس متكلم ومتصوف ١٠٥٩بو حامد محمد بن محمد الغزالي ولد عام أ هو   )٦(

المنقذ من الضلال ، توفي عام وتهافت الفلاسفة ووفيلسوف ، أهم كتبه إحياء علوم الدين 
 .م١١١١



   

) ١٤٤ ( 
 

لا عن الحواس وما يصدر عن العقل صدقه  على تجاربنا الحسية فهي صادرة عن العقل
ضروري محتوم أما ما يصدر عن الحواس فصدقه يدل عليه الإحصاء والمشاهدة ولذا 

 .فصدقه مرهون بالتجربة

 
ها لأنه لا يمكننا تعميم الحكم فيما نصل إليه من أحكام معتمدين على الحواس وحد

حواسنا لأنه ليس في مقدورنا استقصاء كل أفراد  في هذه الحالة نحكم على أشياء لم تشهدها
النوع الذي نحن بصدد الحكم عليه ، ولو وجدنا مبررا لإطلاق الحكم فهو للعقل وليس 

 .للحواس

 
من مبادئ عقلية يعتبر العقليون العقل مصدرا للمعرفة أي إننا نبدأ شوط المعرفة 

غير مستمدة من الحواس ثم نبني عليها علما كاملا بكل ما في الوجود حيث لا تكون 
النفس لوحا مصقولا بل تكون حاصلة على المعارف الغريزية أو الفطرية وإنما يوقظها 

يعتبر فإدراكات متميزة  إلى إدراكات واضحة إلى غامضة دراكاتإالحس فهي تتدرج من 
الحديث يعتبر رينه  احب أول مذهب عقلي في الفكر اليوناني أما في العصرص )٧(بارمنيدس

 أبرز ممثل لهذا المذهب فقد شك في المعارف الحسية وما حصله من علوم بصورة )٨(ديكارت
حقيقة لا  إلى الديكارتي وتوصل وفقا لهذا المنهج تقليدية وهو ما عرف بالشك المنهجي أو

 أنا ” : وهي وجوده كذات مفكرة وهو ما يعرف بالكغتو  إلايمكن أن يتطرق إليها الشك
 فهذا الإدراك يتم آنيا بحيث لا يكون هناك فاصل زمني بين “ أفكر فأنا إذن موجود

إدراك الفكر وإدراك الوجود ويقوم هذا الإدراك على الحدس ويعرف ديكارت الحدس 

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
  لأشياء وعدم تغيرهاال بأزلية ئم قا.  ق٤٥٠ني ولد في إيليا عام فيلسوف يونا   )٧(
 – ١٥٩٦ يفيلسوف ورياضي فرنسي عاش بين عام Rane Descarteت ررينيه ديكا   )٨(

وفيزيائية انظر هندسية   اشتهر بكتابة المقالة في الطريق أو المنهج، له عدة اكتشافات١٦٥٠
 .٢٢٧المنجد في الأعلام ، ص 



      

)١٤٥( 
 

باشرة بدون مقدمات أما بأنه نور فطري غريزي يدرك العقل بواسطته الأفكار البسيطة م
الاستنباط فيأتي في الدرجة الثانية بعده وهو وسيلة إدراك الطبائع المركبة وعن طريقه يمكن 

أنا أفكر فأنا  ”المعلوم بهذه العبارة  إلى أن نستخلص نتائج معينة فتنتقل من المجهول
من الريبة بأن في مستطاعه أن يتقبل هذه الحقيقة تقبلا خاليا   حكم ديكارت“ موجود

فجعلها اللبنة الأولي لفلسفته فأصبح العقل أكثر يقينا من المادة وأن عقله هو أكثر يقينا من 
عقول الآخرين فالحقيقة هي ما يراه بعقله أولا وأما الأشياء المادية فلو عرفها فإنه يعرفها 

مكان إلى  استدلالا مما عرفه بعقله أي عن طريق الاستنباط فالروح الذي يفكر لا يحتاج
يستقر فيه وطريقة معرفته أيسر من معرفة الجسم فهي واضحة ومتميزة ، فالجلاء 
والوضوح هو معيار صدق الأحكام عنده فكل شيء ندركه بعقولنا إدراكا غاية في 

ها العقل الذي يدركه صاحبه أساسفالمعرفة إذن  الوضوح وغاية في التمييز فهو صواب
قلية التي تدرك عن طريقها الشيء بماهيته أو بعلته القريبة مثل الع إدراكا مباشرا ، فالمعرفة

معرفتي أن النفس متحدة بالجسم لمعرفتي بماهية النفس وهذه معرفة كاملة لأن موضوعاتها 
معان واضحة متميزة يكونها العقل بذاته ويؤلف ابتداء منها مسلسلة مرتبة من الحقائق 

والوجود والزمن والوحدة هي بداية كل علم  دادفالمعاني البسيطة كالنفس واالله والامت
علامة خارجية لإثبات  إلى والبساطة هي علامة الصدق واليقين بحيث لا يحتاج المعنى

طبائع لصحته فالمعني البسيط له صفة الصدق في ذاته لا لمطابقته لموضوع خارجي ، فل
 صورة ذهنية على نحو الأفكار البسيطة خصائص يدركها العقل ولا ترتسم لها البسيطة أو

بالعقل لا  ما ترتسم الصور الذهنية للمحسوسات وهكذا الأشياء الخارجية ندركها
  : الآتي إلى يقسم ديكارت الأفكار. بالحدس 

 .أفكار فطرية كالبديهيات   )١(
 . كالتوهم والتخيلنسانأفكار يخلقها الإ  )٢(
إلى أن هذه الأفكار  لميل الطبيعي بانسان من الخارج ويعتقد الإنسانأفكار تأتي للإ  )٣(

صورة شبيهة بالأشياء الخارجية التي أحدثت فيه تلك الأفكار فبالرغم من أن هذه 
فالأفكار تتكون إذا أراد ذلك أو لم يرده الشيء  نسانمستقلة عن ذات الإ الأشياء

الذي يؤكد الاعتقاد بأنها تصور أشياءها تصوير الشبيه بشبيهه لكن لا هذا الميل 



   

) ١٤٦ ( 
 

الطبيعي ولا هذا الاستقلال حجة منطقية تدل بالضرورة على صدق الاعتقاد ولكن 
 هذا الميل الطبيعي للاعتقاد بأن أفكاره نساناالله سبحانه وتعالي هو الذي وهب الإ

عن الأشياء الخارجية صورة أمينة لها ولذلك فالعالم الخارجي موجود كما تدركه 
 .الحواس 

 وهذا لا ً وشاملااًرفة لابد أن يكون صدقها ضروريأن المع إلى يذهب العقليون
في العقل فمعرفته تتسم بالضرورة والكلية فهي قضايا بينة بذاتها وأولية بمعني  إلا يتوفر

 .نها استعدادات سابقة على الإدراكأنها فطرية والأفكار الفطرية عند ديكارت تعني أ
 هذه القضايا دائما كما هو فالضرورة التي تتسم بها المعرفة العقلية توجب صدق

الحال في قوانين المنطق والرياضيات والبديهيات فهذه الأحكام صادقة في كل زمان ومكان 
كانت هذه المبادئ واحدة عند جميع الناس  والعقل قوة فطرية يوجد عند كل الناس ولذا

 أعلى لليقين عند فالمعرفة العقلية يقينية أما الحسية فهي ظنية ، ولذلك تعتبر الرياضيات مثلا
 .العقليين

 أنه إلى رغم الحجج التي صاغها دعاة المذهب العقلي فقد برز مذهب جديد يذهب
ولا الحس وحده كما يدعي التجريبيون ، هو الذي يمدنا بالمعرفة بل  ليس العقل وحده

 .وهو المذهب النقدي  إلا اجتماعهما معا هو الذي يؤسس موضوعاتها

 
تحليل أفكارنا لاستخراج الأصول المنطقية الكامنة وراءها  إلى تهدف الفلسفة النقدية

لما استطعنا أن نكون تلك الأفكار وتسمى هذه الأصول بالمقولات أو الصور  لولاهاالتي 
 أن  وبرهن فيهالعقل الخالص نقد في كتابه المشهور )٩(.أو القوالب وقد حاول ذلك كانط

أن هذه الخبرة الحسية نفسها  إلا تحيل أن تتجاوز حدود خبرته الحسية يسنسانمعرفة الإ
لابد لها من إطارات أو قوالب أو مقولات تكون فطرية في طبيعة العقل لتتشكل الخبرة 

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
، أهم كتبه نقد   الفلسفة النقديةام يعتبر أب١٧٢٤عام  الألماني أمانويل كنط، ولد هو الفيلسوف   )٩(

 .٤٢٩م ، انظر المنجد في الأعلام ، ص ١٨٠٤العقل النظري ونقد العقل العملي ، توفي عام 



      

)١٤٧( 
 

وعمل كانط . معا العقلية بالخبرة الحسية والمبادئ إلا الحسية على غرارها ، فالمعرفة لا تتم
ترتد إليها أحكام الناس البادية في كلامهم مهما اختلفت على البحث عن المقولات التي 

هذه الأحكام في مضمونها فالفرق بين المقولة وما يملؤها من معرفة هو أن الأولى عقلية 
 قبل الخبرة أما الثانية فتأتي بعد الخبرة أي أن القالب فطري والحشو نسانتكون في طبيعة الإ

لصوري عن المضمون التجريبي الذي مكتسب فعمل الفيلسوف هو فصل القالب ا
 .ه ؤيمل

  : نوعين هما إلى قسم كانط القضايا
وهي التي لا تحتاج لخبرة تؤيدها لأنها تكرر القول ولا تفيد جديدا  : قضايا تكرارية  )أ(

 . وتسمى بالقضايا القبلية٤=٢+٢وصدقها يتوقف على اتساق أجزائها كقولنا 
لتؤيدها فصدقها يتوقف على مطابقة الخبر :  ةالخبر إلى قضايا إخبارية تحتاج  )ب(

 للواقعة التي جاءت الجملة لتخبر عنها، فالقضية الخبرية أو التجريبية لا دليل عليها
فمعارفنا جميعا هي قبلية وبعدية . بعد إدراك حسي تقوم به فهي إذن قضايا بعديةإلا 

الحسية تأتينا منبعثة من في آن واحد وهو أن جانبا يأتي من الخارج وهو جانب الخبرة 
وينظمها في حدوده ومن ثم يكون كل جزء من معارفنا  الأشياء ويتلقاها العقل

في مضمونه على خبرة الحواس وفي قالبه على فطرة العقل في طريقته للأداء  معتمدا
وهكذا يكون كل جزء من معرفتنا حسيا وعقليا بعديا وقبليا في آن واحد ويعلل 

المتفرقة هما المكان   وسيلتين لجمع الإحساساتنسانن في فطرة الإذلك كانط قائلا إ
والزمان إذ بهما يتم جمع الإحساسات حتى تصبح صورا ذهنية متصلة مترابطة 

فالحواس نوافذ تنفذ منها ألوف  للأشياء التي انبعثت منهما تلك الإحساسات
اني وبالتتابع الزماني حساسات في كل لحظة فنتناولها نحن في الداخل بالترتيب المكالإ

 بواسطة نسانحتى تصبح مدركات منظمة ، والزمان والمكان يستخدمهما الإ
الحواس فهما يبطلان إذا ما استخدما في غير الظواهر المحسوسة فالحقائق الخارجية 

وبهذا يكون . إن كانت من غير المحسوسات استحال أن يكون لها مكان أو زمان
 لواقعية والمثالية لأنه من ناحية اعترف بالإحساساتكانط قد وقف بمذهبه بين ا



   

) ١٤٨ ( 
 

التي تأتي إلينا من الخارج كمادة أولية للمعرفة ولكنه من ناحية أخرى قرر فاعلية 
 .العقل واشتراكه في صياغة تلك الإحساسات في مدركات حسية 

أن للعقل مدركات عقلية موجودة فيه قبل أية خبرة حسية  إلى كما ذهب كانط
 في تكوين المعاني الكلية من المدركات الحسية كمقولة الجوهر الذي لابد نسانبها الإيستعين 

 أي نفسه أو نسانمنه لتتعلق به الظاهرات العرضية ليتكون الشيء في تصورنا فجوهر الإ
روحه فرض لابد منه لتتكون للفرد وحدته واستمراره والجوهر نفسه ليس من بين 

 نسانتماعها وتماسكها وإلا لكان تصورنا لصفات الإالمحسوسات لكنه شرط لازم لاج
وهي معلقة وحدها بغير محور تتعلق به كتصورنا لمجموعة ثياب معلقة في الهواء بغير 

 بالإدراك الحسي لشيء ما لا يتكون له معنى كلي أو مدرك نسانمشبك ، وحينما يقوم الإ
ء الذي يمر به في خبرته لتجريدها عقلي في الحال بل لا بد له من مقارنة بين أفراد ذلك الشي

من صفاتها الثانوية ولتبقي له صفاتها الأولية التي يجب أن تكون في الشيء لكي يكون شيئا 
 بذلك معنى كلي عن الشيء نسانوهذه الصفات الجوهرية إذا ما تكونت كان عند الإ

 .بصفة عامة
خبرة  إلى  لا يحتاجنسانبه فطرة الإ وهناك أيضا نوع من المدركات العقلية زودت

 قبل أن تحصل بحواسه أي خبرة نسانحسية لتكوينه كالسببية فهي مفطورة في عقل الإ
تتبعها  )أ( إلا نجد أن الخبرة الحسية ليس فيها) ب(سبب في حدوث ) أ(نقول  حسية فحينما

) أ(وليس في مجرد التتابع المحسوس معنى الضرورة أي ليس فيه ضرورة أن تكون ) ب( 
إنما الذي فرض هذه الضرورة هو المدرك العقلي الذي زودت به فطرة ) ب( متبوعة بدائما

هذه المقولات شأنها شأن وسيلتي الإدراك الحسي المكاني والزماني ذاتية نخلعها . نسانالإ
 على مدركاتنا فتكون لنا العالم الموضوعي فهي جزء من بنية عقولنا وهي بمثابة القوالب

عن طريق  على ما يأتي إلا  فيها خبراتنا الحسية فلا يجوز تطبيقهاالفارغة أعدت لتصب
 .الحواس 



      

)١٤٩( 
 

 
إنما   االله سبحانه وتعالى هو مصدر المعرفة فهو يقول نأي سلامنجد في التصور الإ

َوعلم يضا أويقول   العلم عند االله َّ َ َآدم َ َالأسماء َ َ ْ َ َّكل ْ ] ٢٣ : الأحقاف [ هَاُ
ُاقرأ وربك الأكرم  مستمدة من االله سبحانه وتعالى نسان فمعرفة الإ]٢٦  :الملك[ َ َ َْ َ ْ َ ُّ َ ْ ْ) ١ (

ِالذي علم بالقلم ََ ْ َّ َِّ َ َ ْعلم الإ) ٢ (ِ ََّ ْ ما لم يعلمنسانَ ََ ْ َ ْ َ  ]وجعل االله لهذه المعرفة . ]٤ : العلق
  :ميادين هي

  .“  الجن الخ– الملائكة – االله ”ميدان الغيب   :أولا 
ميدان الشهادة وهو كل ما يدرك بالحواس الخمس وهو العالم وما يحويه وينقسم   :ثانيا

  : ميدانين هما إلى بدوره
  .“ العلوم الكونية ”ميدان الآفاق   )أ(
 وإليهما يشير االله سبحانه “العلوم النفسية والاجتماعية  ” ميدان الأنفس  )ب(

ُسنُريهم آياتنَا في الآفاق وفي أنفسهم حتى يتبين لهم أنه  وتعالى بقوله  َ َ َ َ ََّ َ ََّ َْ َّ ْ ْ َُ َ ُ ََ ِ ِ ِِ ِِ ْ ِ ِ

ُّالحق َ ْ  ]ووسائل المعرفة لهذه الميادين هي الوحي وهو وسيلة . ]٥ : العلق
أما العقل والحواس فهما وسيلة المعرفة في الميدان  الأول المعرفة في الميدان

 إما بشهادة – أي العلم –ويكون ذلك  ” : ن حزمبشقيه ، يقول اب الثاني
وأول العقل وإما باتفاق وقع له في مصادقة اعتقاده الحق , الحواس 

 في هذا النص يوضح ابن حزم أن )١٠(.“ بتصديق ما افترض االله عز وجل
المعرفة في ميدان الشهادة لا تقوم على الحواس وحدها كما يقول التجريبيون 

ذلك العقليون بل يقرر أن المعرفة تقوم  إلى ه كما يذهبولا على العقل وحد
لك الفيلسوف الألماني كانط ذمعا سابقا ب على الخبرة الحسية والمبادئ العقلية

إمام النقديين الذي حاول التوفيق بين المذهب التجريبي الحسي والمذهب 
 مادتها باجتماع عنصرين هما إلا ن المعرفة لا تتأتيأالمثالي العقلي ، فأوضح 

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 .,١٨٥ ابن حزم ، ص) لخامس(الفصل الجزء    )١٠(



   

) ١٥٠ ( 
 

الآتية من الأشياء عن طريق الحواس وصورتها الآتية من العقل فالمعرفة 
 .ليست ذاتية خالصة أو موضوعية محضة بل هي تجمع بين الناحيتين 

 ٍحزم تشبه المقولات عند كانط وهي معان إن المباديء الأولية أو الفطرية عند ابن
 إن الشيء ” : ندما يقول مثلاكلية توجد في العقل قبل أي خبرة حسية فابن حزم ع

 هذا النوع من المعاني خال من )١١(.“يستحيل أن يكون موجودا معدوما في وقت واحد 
الذي يفسر كل معرفة ولا تكون معرفة  الأول الصفات الحسية وهو فكر خالص وهو المبدأ

ومتى بغيره فهذه المقولات قوالب قبلية لابد من وجودها لتصب فيها معارفنا ولكن كيف 
أن العلم بالبديهيات لا أحد يدري  إلى وقع العلم بهذه المباديء الفطرية؟ يذهب ابن حزم

كيف وقع  وليس يدري أحد ” : كيف وقع؟ وإنما هي ضرورة أوقعها االله في النفس يقول
 وهكذا لا ” :  ويؤكد ذات المعنى مرة أخرى بقوله)١٢(.“  البديهيات–شياء العلم بهذه الأ
يف وقعت له صحة معرفته بذلك ولا كان بين أول أوقات فهمه وتمييزه يدري أحد ك

ابتداء ذكرها وبين معرفته بصحة ما ذكرنا زمان أصلا لا طويل ولا  إلى وعود نفسه
 أما )١٢(.“فعل ذلك ضرورة  إلى قصير إنما هو فعل االله عز وجل في النفس وهي مضطرة

العالم  ين أول أوقات تمييز النفس في هذاوليس ب ”متى كان ذلك الإدراك فيقول ابن حزم 
ذلك فصح  إلى وبين إدراكها لكل ما ذكرنا مهملة البتة لا دقيقة ولا جليلة ولا سبيل

من هذه  إلا الاستدلال إلى ولا سبيل. نها ضرورات أوقعها االله في النفس أ
راك النفس نلمس في هذه النصوص الآنية أي المصاحبة في الحدوث بين إد )١٤(.“ المقدمات

فالنفس . وإدراك الوجود بحيث لا يكون هناك فاصل زمني بين الحدثين  للبديهيات
د كمالا اية تنطوي بالقوة على تلك المعارف الأولية وبالحركة الجوهرية والتطور تزدنسانالإ

ووعيا بالمعلومات الأولية فيفتح ذلك ما كمن فيها من طاقات وقوى حتى تصبح تلك 
 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

 .١١٣المرجع السابق ، ص    )١١(
 .٥٣ ، ص ١المرجع السابق ، ج    )١٢(
 .١٤المرجع السابق ، ص    )١٢(
 .١٧المرجع السابق ، ص    )١٤(



      

)١٥١( 
 

 ويقصد ابن حزم بالضرورة هنا أن النفس تضطر. بالقوة مدركات بالفعل المدركات التي 
 بها يمانبها من غير أن تطالب بدليل يبرهن على صحتها بل تجد من طبيعتها الإ الإذعانإلى 
العقلية الأولية وعلى  ا غنيا عن كل بيئة وإثبات فحجر الزاوية في المعرفة هو المعلوماتإيمان

 التي تسمى بالمعلومات الثانوية فلو نسانييات الفوقية للفكر الإ تقوم البنساسذلك الأ
معرفة نظرية مطلقا  إلى سلبت تلك المعارف الأولية من الذهن البشري لم يستطع التوصل

معلومات عقلية سابقة  على ضوء إلا نتائج وحقائق إلى والتجربة البشرية لا تشق الطريق
كل معرفة إنما تتولد عن معرفة سابقة وهكذا ثم يستنبط منها العقل معارف أخرى فإن 
المعارف العقلية الأولية التي لم تنشأ عن  إلى تلك المعرفة حتى ينتهي التسلسل الصاعد

للمعرفة ويجب أن تقاس صحة كل فكرة  معارف سابقة وتعتبر لهذا السبب العلة الأولي
 من اًمصدرفها بوصها على ضوئها ، وقد أعطى ابن حزم أهمية كبيرة للحواس ؤوخط

ن العقل ولكن لا بد أن تكون سليمة لتكون معارفها يقينية يقول أمصادر المعرفة شأنها ش
 إلى  بحسه المؤدينسان هو ما عرفه الإ–أي من المعارف –والقسم الثاني  ” :  حزمبنا

وهذا لا .. وما أشبه ذلك ..التيقن بتوسط العقل كمعرفة أن الصبر مر والتمر حلو 
 يعني هذا أن المعرفة الحسية المتيقنة )١٥(.“ وقعت له صحة معرفته بذلك يدري كيف

بالعقل أيضا من الضرورات التي أوقعها االله في النفس وجعل معرفتها يقينية ولا يدري 
 .أحد كيف ومتى حدث ذلك

المعرفة فقصر عمل العقل والحواس وما يرجع إليها  فصل ابن حزم القول في وسائل
 يدخل - أي البرهان-يضاأوفي هذا القسم  ” : ميداني الشهادة فقالمن براهين على 

الكلام في الطبيعيات وفي قوانين الطب ووجوه المعاناة والقوى والمزاج وأكثر مراتب 
يفيد هذا أن المعرفة في العلوم الكونية والاجتماعية تقوم على العقل  )١٦(.“العدد والهندسة 

تجربة، أما المعرفة في ميدان الغيب فمصدرها هو الوحي والحواس وتبني على الملاحظة وال

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 .)١٢(ص ) الأول( الفصل الجزء -ابن حزم   )١٥(
 .)١٥٨( ص – التقريب لحد المنطق –ابن حزم    )١٦(



   

) ١٥٢ ( 
 

قصرت وسائل التي الذي تميز به ابن حزم على سائر المدارس المادية التي أشرنا إليها 
معرفتها في الحواس فقط أو في العقل وحده ، أو جعلتها فيهما معا كما هو الحال عند 

شهادة فالعلاقة بينهما علاقة تكاملية والصلة وثيقة عنده بين ميداني الغيب وال. النقديين
ْبل االلهَُّ يمن عليكم أن هداكم   : عالم الشهادة يقول االله فأدلة عالم الغيب موجودة في ْ ُُ َُ َ ْ َ ْ ُّ َ ََ َ ِ

َ إن كنْتم صادقينيمانِللإ ِ ِ َ ْ ُ ُ ْ ِ  ]وذلك لأن االله سبحانه وتعالى رزقنا . ]١٧٩ : الأعراف
ل لإدراك الغيب ، فالقلب يقوم بعقل أي تثبيت أو البصر والسمع والفؤاد وجعلها وسائ

ِأفلم يسيروا في  إمساك ما يقع على الحواس  ُ
ِ َ ْ َ َ ْ فتكون لهم قلوب يعقلون بها أو الأرضَ ْ َ ٌَ َ ِْ َ ُ َ َ َُ ُِ

ُ ُ َ
َآذان يسمعون بها َ ِْ َ ٌ َُ َ ]ويقول االله أيضا. ]٤٦ : الحجرات   َولقد ذرأنا لجهنَّم كثيرا من َ َِ ِ

ً َ َ َ َِ َ ْْ َ َ َ
َن والإنس لهم قلوب لا يفقهون بها ولهم أعين لا يبصرون بها ولهم آذان لا يسمعون ِْالج ٌ َ َ َ َ َ َ ْ ُ َُ َ َ ْ ُ َ ُ َ ٌ َ َِّ ْ ْ َ ُ ْ َ َْ َ َ ُ ُْ ُ ُِ ُِ

ِ ٌ ْ َ ِ ْ ِ

 وبعد أن يعقل القلب المدركات يأخذ في التفقه فيها ويقوده ذلك ].١٧٩ : الأعراف[  بهَِا
فاالله رزقنا إدراكا .  يدرك بالقلبمانييعني ذلك أن العلم يدرك بالحواس والإ يمانللإ

في ميداني الشهادة هو المدخل لميدان الغيب أي  للشاهد أوصلنا لإدراك الغائب والتأمل
ْأفلم   فيقول اًنظر عمال العقل والحس وتدبرهما في عالم الآفاقإ والقرآن يسمى يمانالإ َ َ َ

ُينظروا ُ َالسماء فوقهم كيف بنَينَاه إلى َ ْ َ ْ ُ َْ َ ْ َ ََّ َ ٍا وزينَّاها وما لها من فروجِ ُ َُ َِ
َ َ َّ ََ َ مددناها الأرضوَ )٦( َ َ َْ َ

ٍوألقينَا فيها رواسي وأنبتنَا فيها من كل زوج بهيج ٍ ُِ َ َْ َ َ َ َ َ ْ ََ ِّ ِْ ِ ِ ِْ َ ََ َ  ]أما النظر في ميدان ].٧-٦ : ق 
ْفلينظر الإ قول فيه الأنفس في ِْ ُ َ مم خلقنسانََ ِ ُ َّ ٍخلق من ماء دافق) ٥( ِ ِ َِ ٍ َّ َ ِ ِيخْرج من بين ) ٦ (ُ ْ َُ ُِ َ

ائب ِالصلب والترَّ ِِ َ َ ُّْ ] نسان على تمييز يعني هذا أنه انطلاقا من مقدرة الإ .]٧-٥ : الطارق
شياء المدركة بالحواس والعقل ومعرفة صفاتها التي هي عليها جارية يستطيع إثبات أن الأ

بد له من محدث أو خالق واحد لم يزل وإثبات صحة نبوة من نه لاأحادث و هذا العالم
 - العقل والحواس- وبهذه السبيل التي ذكرنا” : قول ابن حزميقامت الدلائل على نبوته 

عرفنا أن لنا خالقا واحدا أولا حقا لم يزل وأن ما عداه محدث كثير مخلوق لم يكن ثم 
 هذا )١٧(.“  تعالى وصحة بعث محمد االله إلى كان وبها عرفنا صدق المرسلين الداعين

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 .)١٥٧( ص –التقريب لحد المنطق -ابن حزم   )١٧(



      

)١٥٣( 
 

 العقيدة وهو إثبات وجود االله سبحانه وتعالى ووحدانيته يستند على أساسيعني أن 
استخدام العقل والحواس وما يقوم عليهما من البرهان وحينما يقوم الدليل على ذلك يجب 

 صح وجوب وإذا صح التوحيد وصحت النبوة ” : الالتزام بأوامر االله ، يقول ابن حزم
 ووجب اعتقاد صحتها والانتماء الانتماء لها وصحت الأوامر والنواهي عن النبي 

 يفيد هذا النص أنه متى ما صح التوحيد وصحت النبوة وجب التسليم والانقياد )١٨(.“ لها
ولابد . يتدخل العقل باحثا عن علل وأسباب أوامر الوحي ونواهيه إلا ووجب. للوحي

 لا يستطيع بعقله أن يعرف نسانفالإ. ا يطاله العقل وما لا مجال للعقل فيهلنا أن نميز بين م
 فأما أن يكون العقل ” : أسباب التحليل أو التحريم ودواعي التشريع يقول ابن حزم

يوجب أن يكون الخنزير حراما أو حلالا أو أن تكون صلاة الظهر أربعا وصلاة المغرب 
يقتل من زنا وهو محصن وإن عفا عنه زوج المرأة أو . ثلاثا فهذا لا مجال للعقل فيه

فهذا ما لا .. وأبوها ولا يقتل قاتل النفس المحرمة عمدا إذا عفا عنه أولياء المقتول 
والعبادات ليس   يفهم من هذا أن التشريع)١٩(.“مجال للعقل فيه لا في إيجابه ولا المنع منه 

 الوحي فإن تدخل العقل في هذا الميدان ي ههما ميدانا للعقل ليرتاده فوسيلة المعرفة فيهما
هو توظيف لوسيلة في غير مكانها السليم والنتيجة المترتبة على ذلك هي الضلال المبين ، 

 وقد بينا أن ” :  الطبيعة يقول ابن حزمووقد حدد ابن حزم ميدانا للعقل ليعمل فيه وه
عقل ومعرفة صفاتها التي هي حقيقة العقل إنما هي تمييز الاشياء المدركة بالحواس وبال

عليها جارية على ماهي عليه فقط من إيجاب حدوث العالم وأن الخالق واحد لم يزل 
والعمل بما صححه العقل من ذلك كله . وصحة نبوة من قامت الدلائل على نبوته 

وسائر ما هو في العالم موجود ما عدا الشرائع وأن يوقف على كيفيات كل ذلك 

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 )١٥٨( ص –المرجع المرجع    )١٨(
 دار الأوقاف - تحقيق الشيخ أحمد محمد شاكر–حكام في أصول الأحكام  الإ–ابن حزم    )١٩(

 سوف نعتمد ٢٨/٢٩ ، ص ١ ج –م ١٩٨٣ -هـ ١٤٠٣ الطبعة الثانية – بيروت –الجديدة 
 .حكام للاختصار هذا الكتاب بالإإلى على هذه الطبعة في هذا البحث ونشير 



   

) ١٥٤ ( 
 

  بهذا أن موضوع المعرفة بالنسبة للعقل هو كل ما في العالم ما عدا الشرائع يتضح)٢٠(.“ فقط
وإنما في العقل الفهم عن االله تعالي  ” : فيها قاصر على فهمها فقط يقول ابن حزم فدوره

 يعني هذا أن دور )٢١(.“ما يخاف العذاب على تعديه  إلى لأوامره ووجوب ترك التعدي
زم يتمثل في تدبر النصوص وفهمها فما فيه نص ظاهر فهو العقل في الشريعة عند ابن ح

كظواهر الطبيعة يؤخذ به كمعطي من معطيات الشرع التي يمكن أن يستنبط منها بعض 
الأحكام ويكون ذلك باستقراء النصوص الشرعية واستخلاص مقدمات منها يركب 

لتشريع بعد القرآن قياس برهاني هو الدليل عند ابن حزم ويعتبر الدليل المصدر الرابع ل
والسنة والإجماع عند ابن حزم وإذا تكاملت أدوات المعرفة الثلاث الوحي والعقل 
والحواس أثمرت معرفة يقينية فالوحي بالنسبة للعقل كالضوء للعين فكما أنها لا ترى 
الأشياء في الظلام فالعقل أيضا يمكن أن يضل ولا يبصر الحقائق إن لم يحدد له الوحي 

أن الهدف من  إلى  ويحفظه بذلك من أن يصرف طاقته فيما لا طائل تحته ويرشدهإطاراته
 بغير الحق ولذلك سميت آيات الوحي في الأرضالمعرفة هو عبادة االله لا التجبر والعلو في 

ِقد جاءكم بصآئر من ربكم فمن أبصر فلنَفسه  : القرآن بصائر فقال االله تعالى ِ ِ ِْ َ َ َِ َ َ َ ْ َّ ُْ ْ ِّ َ َ ََ ُ ُ ْ  
َبصائر للنَّاس وهدى ورحمة لقوم يوقنُون  وقال أيضا ]١٠٤ : الأنعام[ َ ٌِ ِ ُِ ْ َ َ َ َِ ِّ َ ْ َ ًُ ُ ِ  ]الجاثية : 

 الوحي ” يعني ذلك ان ابن حزم بنى نظريته في المعرفة على هذه الوسائل الثلاث. ]٤٥
 .“والعقل والحواس 

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 .)٢٨(المرجع السابق ، ص    )٢٠(
 .)٢٩(المرجع السابق ، ص    )٢١(



      

)١٥٥( 
 

 
 

ية ظروفا صعبة من الاضطهاد والقتل والتعذيب لمدة عاش أتباع الديانة النصران
تفقد كتابها  الشيء الذي جعلها ًثلاثة قرون تقريبا ، من الرومان الوثنيين واليهود معا ،

، مما فتح المجال لتحريفها، وذلك بدخول الكثير من الوثنيات الإنجيلّالمقدس 
ي اتسمت شخصيته والتصورات الفلسفية فيها خاصة على يد بولس الرسول ، الذ

حدا مع الموحدين فهو ومو الرومان فقد كان يهوديا مع اليهود ووثنيا مع. بالنفاق 
 أنا رجل حر عند الناس ، وجعلت من نفسي عبدا لجميع الناس حتى أريحهم؛ ” : يقول

فصرت لليهود يهوديا، وصرت لأهل الشريعة من أهل الشريعة، وصرت للذي بلا 
 )٢٣(.المؤرخ الأمريكي دريبر  ويؤكد هذا المعني)٢٢(.“شريعة كالذي بلا شريعة 

ودخلت الوثنية في النصرانية ولم تتمكن من أن تقطع دابر الوثنية وتقتلع  ” : بقوله
ك دين وكان نتيجة كفاحها أن اختلطت مبادؤها بالوثنية ، ونشأ من ذل. جرثومتها

يذهب في ذات الاتجاه المفكر  و)٢٤(.“والوثنية سواء بسواء  ّجديد تتجلى فيه النصرانية
ٌ وظهر للوقت معلم آخر عظيم يعده كثير من الثقات ” :  قائلا)٢٥(.الإنجليزي ولز ّ

والراجح أنه . ّالعصريين المؤسس الحقيقي للمسيحية وهو شاول الطرسوسي أو بولس
ّولا مراء في أنه تعلم على أساتذة يهود، كما أنه كان متبحرا في لاهو. يهودي المولد تيات ّ

تؤكد هذه النصوص  )٢٦(.“ الإسكندرية الهيلينية، وهو متأثر بطرائق التعبير الفلسفي

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 .م٩/١٩٢٤س رسالة كورثنو   )٢٢(
 .جون وليام دريبر أستاذ بجامعة نيويورك ، متخصص في تاريخ الكنيسة   )٢٣(
 .١٢١م ، ص ٢٠١٩دريبر، الدين والعلم ترجمة عبدالكريم ناصف ، دار الفرقد ، .و. ج   )٢٤(
 مؤرخ انجليزي مهتم بتاريخ الكتب المقدسة زول ,ح. هـ   )٢٥(
 .م١٩٩٤ية ، ترجمة عبدالعزيز توفيق جاويد ، الهيئة العربية، نسانج ولز ، معالم تاريخ الإ. هـ   )٢٦(



   

) ١٥٦ ( 
 

ية والفلسفية والغنوصية  الكثير من الآثار الوثنإضافةتحريف الأناجيل، ودور بطرس في 
  : ، ومن ذلك مثلا الآتي لعقائدها

 
 سبحانه وتعالى في هذا النصراني، فاالله لفكرإن الثالوث المقدس قضية جوهرية في ا

ّ وروح القدس، وإن هذه الأشخاص ب من ثلاثة أقانيم ، هي الأب والابنكالتصور مر
وإنهم جميعا في اللاهوت، وليس . الثلاثة لم تزل جميعا معا لم يسبق بعضها بعضا في الوجود

 في الطبيعة ثلاثة في ّواحد في الطبيعة، وأن هذا الواحد إلا الثلاثالشخصيات بين 
ويبدو أنهم عزوا هذا .  ليس بروح القدسفالأب ليس بالابن والابن. الاشخاص المتفرقة
 وروح عمدوا الناس باسم الأب والابن ”  من قول المسيحالإنجيلالثالوث لما جاء في 

من الوثنيات التي كانت  أن هذه العقيدة قد دخلت النصرانية  والراجح)٢٧(.“القدس 
 . المتوسط الأبيضفي شرق البحر  ةمنتشر

 
ّيعتقد النصاري أن المسيح ابن االله، وأنه له طبيعة لاهوتية تضاف طبيعته  إلى ّ

روح االله وكلمته التي  الناسوتية ، ليكون المسيح بذلك إلها وبشرا في نفس الوقت، لأنه هو
 الأب يحيي كما ” عليها السلام يقول يوحنا مريم بنت عمران. “ الناسوت ”تجسدت في 

 على أحد لأنه يرد الحكم الأب  من وافقه وما يحكمالابنيحيي  الموتى ويقيمهم كذلك
 لجعله لعيسى عليه السلام ابن االله ،فإنه يجعل االله ضافة هذا النص بالإ)٢٨(.“نسله إلى 

ّأما التجسيم والتجسيد و. كالملك الذي يعهد بالحكم لابنه فيما قاله بولس في  ُالحلول فنجدهّ
كنت فقال له المسيح طول هذا الزمن . ويكفي الأب  يا سيدنا أرنا” : حواره مع المسيح

،  بأرنا الأ : فكيف تقول أنت الأب  رآني فقد رأيمعكم ولم تعرفوني يابولس؟ من
أتكلم لمكم به؟ لست كأالذي  هو في والكلام الأب ّوأن الأب ّأليس تؤمن أني أنا في

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 .١/١٠نجيل متى إ   )٢٧(
 .٢٠٧نجيل يوحنا الباب الخامس إ   )٢٨(



      

)١٥٧( 
 

ُّتأثر العقيدة  إلى  هذا النص يشير)٢٩(.“  في هو يعمل الأعمال الأب الحالبه من نفسي لكن
ِّالنصرانية بفلسفة الحلول والإتحاد ومخالفتها يقول االله . لحقيقة الرسل في دين االله فهم بشر ُ

ُقل سبحان ربي هل كنت  : سبحانه وتعالى ُ ْ َْ ِّ َ َْ َُ ًبشرا رسولا إلا ُ ُ َّ ً َ َ ]ويقول ]. ٩٣ : الإسراء
ِمال هذا الرسول يأكل الطعام ويمشي في الأسواق  : ّجل وعلا َ َ َ َ َْ ْ َ ُ َّ ََ ْْ ُِ ِ َّ َُ ِ َِ  ]فلا .]٧ : الفرقان 

ّقداسة للرسل ، وعلاقتهم باالله هي علاقة العبودية كسائر المخلوقات ، وأن مهمتهم هي 
هما من خصائصه التي لا يشاركه ية وجعلبالدعوة لتوحيد االله وإفراده بالألوهية والربو

 .فيهما أحد
 

أخذت النصرانية تخرج للعلن وتنتشر في الإمبراطورية الرومانية، بعد أن اعتنقها 
الإمبراطور قسطنطين الذي عزل فيها العقيدة عن الشريعة ، وذلك بابقائه على القانون 

وسوية التي جاءت في العهد لحياة بدلا عن الشريعة المعلى كل أوجه ا الروماني حاكما
وجعل . سياسي سافر في دين االله ودق بذلك أول مسمار في تحريفها  ، في تدخل القديم

وقد قبلت الكنيسة بذلك وباركته تاركة له حكم . بذلك النصرانية عقيدة فقط 
ُ قول نسب الإمبراطورية بواسطة القانون الروماني الوثني وذلك استنادا على

 وزعمت الكنيسة أن هذه الآية )٣٠(.“اعطوا ما لقيصر لقيصر وما الله الله  ” : للمسيح
ّأو أن الأبدان .  على أن يحكم االله عالم السماءَّأن من حق قيصر أن يحكم عالم الأرضمعناها 

 لقيصر يفعل فيها ما يشاء ، أما الأرواح فهي الله الذي انحصر سلطانه عليها في الشعائر
كما أنه قد . ّوقد مهد هذا الفصل بين العقيدة والشريعة للنظام العلماني فيما بعد . التعبدية 

ّأدى إلي مسخ الديانة النصرانية مسخا كاملا ، لأن كل رسالات الرسل هي عقيدة 
ْلقد أرسلنَا رسلنَا بالبينَات وأنزلنَا  : يقول االله سبحانه وتعالى. وشريعة ْ َ ْ ََ َ ََ ِّ َِ ِ ُ ُ َ ْ ْ َ معهم الكتاب َ ُ ََ ِ ْ ُ َ

ِوالميزان ليقوم النَّاس بالقسط ِ ِ ِْ َْ ِ ُ َ َُ َ َْ  ]وبهذا يتضح أن الإمبراطور قسطنطين بعد .]٥ : الحديد ّ ّ
 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

 .١٤/١٠نجيل متى الباب الحادي عشر إ   )٢٩(
 .١٤/٢٣نجيل متى إ   )٣٠(



   

) ١٥٨ ( 
 

. اعتناقه للنصرانية اخضعها لوثنيته ، بدلا أن يخضع لها ، وكان بهذا دوره كبيرا في تحريفها
أضافت العديد من التصورات ثم جاءت بعد ذلك المجامع الكنسية الخاصة والعامة و

تضع لهم عقائدهم   فالنصاري” : يقول ابن تيمية رحمه االله. والعقائد للنصرانية 
أكابرهم بعد المسيح كما وضع لهم الثلاثمائة والثمانية عشر الذين كانوا في  وشرائعهم

 ل بهاوفيها أمور لم ينز. من خالفها  زمن قسطنطين الأمانة التي اتفقوا عليها ، ولعنوا
  هذا النص يؤكد دور قسطنطين والمجامع في)٣١(.“ كتاب مع مخالفتها للعقل الصريح

أخذت طابع القداسة بعامل الزمن باعتبارها سرا من التي وضع العقائد والشرائع المسيحية 
  : حقا من عند االله منها على سبيل المثال الآتي أسرار الكنيسة وإن لم تك

ّوحرموا بذلك ما . وزواج الزهد في مباهج الحياة من طعام وشرابالرهبانية وتعني   :أولا
ْورهبانية ابتدعوها ما كتبنَاها عليهم االله  أحل َ َِ ْ ْ ْ َّ َ ََ َ َُ َ َْ َ ََ ً َابتغاء رضوان االلهَِّ فما رعوها  إلا ِ ْ َ َْ َْ َ َ ِ ِ َ ِ

َحق رعايتها َ َِ َ ِ َّ ]وعملوا بذلك على كبت هذه الغرائز الفطرية في . ]٢٧ : الحديد
ية واسكاتها واماتتها ، وتحميل الأنفس بذلك فوق طاقتها، وتغيير نسانلنفس الإا

 إلى ّكما أدى ذلك أيضا. مما دفع بعض الناس للتمرد على هذا الدين. نسانفطرة الإ
للقساوسة وآباء الكنيسة ورجال الدين، فأصبحت المراكز  ّتسرب المفاسد الأخلاقية

 . يخالف ظاهرها باطنهاللقاذورات الدينية والأديرة مباءة
يعتقد النصارى بصلب المسيح عليه السلام وذلك لفداء البشرية  : الصلب والفداء  :ثانيا

لم  ” : يقول يوحنا. من الشجرة  من الخطيئة التي ارتكبها آدم عليه السلام بأكله
 :  واالله يقول)٣٢(.“بل ليخلص به العالم  للعالم لكي يدين به العالم بنهااالله  يرسل
 ْوما قتلوه وما صلبوه ولـكن شبه لهم َ َُ َ ََ ِّ َ ُ ُ َ َ ُ َُ ِ َ َ ُ َ ] ويقول.]١٥٧ : النساء  :   ِّإني ِ

َّمتوفيك ورافعك إلي َ َُ َ َِ ُ َ َِ ِّ َ ] كما يزعم النصارى ُ فالمسيح لم يصلب.]٥٥ : آل عمران  ،
َّفتلق  : السماء، أما الخطيئة المزعومة فاالله يقول فيها إلى رُفع وإنما ََ ِى آدم من ربه َ ِِّ ََّ ُ

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 .٣٤١ ص ١م ج١٩٥٤ابن تيمية الجواب الصحيح دار الأزهر    )٣١(
 .١١٠يوحنا الإصحاح الثالث    )٣٢(



      

)١٥٩( 
 

ِكلمات فتاب عليه ٍْ ََ َ َ َ َ ِ َ ] وهذا يعني قبول االله لتوبة آدم وغفرانه .]٣٧ : البقرة 
 . للقول بالفداء والتضحية من أجل البشرية بعد ذلك وعليه فلا مجال. ئتهيلخط

. ايُقصد به أن يأكل النصارى في عيد الفصح خبزا ويشربون خمر : ربانيالعشاء ال  :ثالثا
دمه المسفوح، فمن  إلى جسد المسيح ، والخمر إلى ّوزعمت الكنيسة أن الخبز يتحول

وقد فرضت الكنيسة على الناس قبول . أكلهما أدخل المسيح في جسده بلحمه ودمه 
َّذلك والتسليم به كحقيقة مقدسة لا يجوز مناقشتها والتداول فيها، وإلا عد من  ُ

 .يقول بغير ذلك كافرا
النصرانية من الديانات الوثنية الشرقية ، فمنصب  إلى دخلت الكهانة أيضا : كهانةال  :رابعا

 أن يكون وسيطا بين االله وخلقه، فيغفر الخطايا ةرجل الدين لمنزل يرفع الكاهن
ّوقد تعلقت بهذا المنصب ظواهر تحريفية طاغية في الكنيسة، . ويتجاوز عن الذنوب

الكاهن، وذلك استنادا على ما جاء في إنجيل منها الاعتراف وطلب الغفران أمام 
من غفرتم خطاياه نغفر له ومن أمسكتم خطاياه  :  المسيح قال لتلاميذه” : يوحنا

 )٣٣(.“أمسكت 
ولهذا أصبح الكاهن يمارس على الناس سلطانا روحيا هائلا تحيط به هالة من 

السلطان المرهوب على  أن له صلة خفية بالإله المعبود تتيح له ذلك أساسالغموض، على 
بأنه يملك أن يستنزل غضب الرب ورضاءه فيتصور لهم أن غضب  لاعتقادهم. القلوب

لهذه  ّوظل الناس خاضعين. َّالكاهن هو غضب الرب وأن رضاءه ، هو رضاء الرب
َّالأوهام مذعنين للكهنة الذين يزعمون بأن في أيديهم وصل القلوب باالله بطريقة خفية لا 

وقد . ًفهام، علاوة على امتلاكهم للمفاتيح والأسرار اللاهوتيةصار ولا الأبتدركها الأ
 قال المسيح لكبير الحواريين ”ى على قول مت هذا السلطان الكهنوتي أقامت الكنيسة

 ىِ على هذه الصخرة ابن كنيستي، وأبواب الجحيم لن تقو“ أنت بطرس ” : بطرس
 يكون مربوطا في الأرضما تربطه في وأعطيك مفاتيح ملكوت السماوات فكل . عليها

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 .١٩٠/ ٣ انجيل يوحنا   )٣٣(



   

) ١٦٠ ( 
 

ِّ إني أهب ” : ثم قال. “ ً يكون محلولا في السماواتالأرضّالسماوات وكلما تحله في 
ّولما كان المسيح ، . ّ يعني هذا النص أن الكنيسة قد ورثت المسيح )٣٤(.“سلطاني لكنيستي 

اجب الطاعة، لأنه من االله والناس، فالكنيسة كذلك ولذا فكل ما يصدر منها و وسيطا بين
بهذا روما عاصمة النفوذ الديني المسيحي في العالم ، ومقرا للفاتيكان،  وأصبحت. أمر االله

َّوأن هناك . ، والناطق باسمه فيهاشه البابا الذي هو ظل االله في الأرضالذي يجلس على عر
أسرار التثليث هو والطبقة العليا من الكهان، ك إلا  لا يعلم تأويلهام من أسرار العقيدة

ة من أعلاها حتى يالكنس ل سلطان هذا البابا على المؤسسات ويتنزّالخ.. والعشاء الرباني 
وللقساوسة في الكنائس ذات القداسة التي للبابا، وذلك . الأبرشيات في قاعة الهرم الكنسي

انيا ففي هذا النظام الكنسي لا يكون الطفل نصر. ّباعتبارهم وسطاء بين الناس وبين الرب
ّحتى يعمد في الكنيسة على يد الكاهن، ولا يتزوج َ َعلى يده، ولا يقبر إلا ُ ْ  إلا حينما يموت ُ

ًوهكذا يظل هذا النصراني مقيدا بالكنيسة. ّبعد أن يصلي عليه الكاهن في الكنيسة ّ ُ طوال  ّ
هو لا ف. ل القسيس فيها الوسيط لولوجه لعالم الغيب والاتصال باالله تعالىالتي يمثحياته، 
ِّأن يتواصل معه مباشرة بعيدا عن وساطة هذا القسيس، علما بأن الأديان السماوية  يستطيع

ّليس بها كهان، لأن الكهانة ليس لها وجود ّولما كانت النصرانية . في الأديان الموضوعة إلا ُ
ّقد تعرضت للتحريف والتبديل كما رأينا، فقد أصبحت دينا وضعيا وإن تمسحت بالمسيح 

َّومن هنا كان لها رجال دين وكهان وكهانة وطغيان روحي. ه السلامعلي  طبيعة لأنه من. ُ
َّوبهذا يتضح أن ما . كز على الجانب الروحي فقطالأديان الموضوعة التي تر ضافته هذه اَّ

ضافها كل أعلى تلك التصورات الوثنية والفلسفية والسياسية التي  المجامع الكنسية علاوة
س والإمبراطور قسطنطين، قد جعلت النصرانية هي دين الكنيسة أكثر من الحواري بطر

 .من كونها دين االله المنزل على عيسى عليه السلام

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 .١٩/٢٠ – ١٦متى الإصحاح  نجيلإ   )٣٤(



      

)١٦١( 
 

 
ّ باسم المسيح، وقد تحول بمرور “ بالبابوية ”ُأقامت الكنيسة سلطانها الذي عرف 

َّرسه الكهان والقساوسة سلطان دنيوي قاهر، بما يما إلى الوقت خاصة في العصور الوسطى ُ
وتسخيرهم . باسم الكنيسة من الطغيان الروحي الذي دفعهم لبيع صكوك الغفران للناس 

ْللعمل فيما تملكه الكنيسة من إقطاعيات زراعية علاوة ،على أخذهم عشر ما ينتجونه في  ُ
ّا أدى وبذ. وة اقتصادية ودعامة من دعامات القطاعالكنيسة ق الشيء الذي جعل. مزارعهم

الكنيسة  ذين قادا بدورهماالل. جتماعيللطغيان الاقتصادي والا هذا الطغيان الروحي
، رغم  باطرة والملوكلطة دنيوية زمنية نازعت عليها الأّللطغيان السياسي، فادعت س

ّولكنها عندما تمكنت فعليا . ادعائها بأن المسيح قد أعطى القيصر شرعية الحكم والسلطان
ْ تزل الظلم السياسي والاقتصاديمن إخضاعهم، لم ِ والاجتماعي الذي مارسه القانون  ُ

بدلا من ذلك على إذلال الملوك ليطأطئوا  ولكنها عملت. الروماني والإقطاع على الناس
ّلها ، وليقروا صراحة بأنهم خاضعون لسلطانها وأوامرها رؤوسهم وقت ولكن بمرور ال. ّ

ّتمرد بعضهم عليها وأعلنوا بانهم الحكام في  ّ بمقتضى الحق الإلهي المقدس الذي جاء الأرضّ
ّ وهي الحجة التي استندت عليها )٣٥(.“ اعطوا ما لقيصر لقيصر وما الله الله ”به المسيح 

نظرية التفويض الإلهي في العصور الوسطى، ورفض بهذا هؤلاء الحكام أي سلطة للبابا 
وكانت نتيجة هذا الخروج . السلطان الروحي، وخرجوا بذلك من تحت عباءته عليهم غير

ًأن تعمق مفهوم الفصل بين الدين والسياسة الذي كان قائما من قبل، ليصبح عداء  كاملا ّ
 .بينهما حتى يومنا هذا 

 
رضت فحسب، وإنما ف واجتماعيا وسياسيا روحيا واقتصاديا لم يك طغيان الكنيسة

ّالكنيسة على الناس أيضا طغيانا فكريا وعقليا، حينما قدمت لهم عقيدة مقدسة ذات أسرار 
 تقوم على أسطورة التثليث وأسطورة العشاء الرباني. وألغاز منافية للعقل والمنطق

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 .٢٣/ ١٤نجيل متى إ   )٣٥(



   

) ١٦٢ ( 
 

َالذي صلب ولده فداء لخطيئة آدم الأب وأسطورة  م المسيحي بهذهيُسل وطلبت أن. ََ
ّ ونظرا لأن كثيرا من القساوسة كانوا يسرون ” : يقول ولز.  نقاشتسليما بغير العقائد ّ

كانوا لا يحتملون أسئلة، . الريبة في سلامة بنيان مبادئهم، لم يسمحوا بأي مناقشة فيها
ولا يتسامحون في مخالفة، لا لأنهم على ثقة من عقيدتهم، بل لأنهم كانوا غير واثقين 

دفعها  لطغيان الفكري الذي مارسته الكنيسة، مماهذا النص مدى ا َّ يوضح)٣٦(.“ فيها
ُوإنما عليه أن يسل. ر العقيدةّدعي بأن العقل لا ينبغي له أن يسأل أو يناقش أملت م بها تسليما ْ

الشيء الذي يجعلها أشبه بالأديان الوثنية التي تحوي أوهاما . أعمى ويترك الأمر للوجدان
تقاء الى إسكات صوته وتمنعه من التفكير بحجة لذا تعمل ع. لا يمكن أن يستسيغها العقل

منعت  ًحقا من دين منزل من االله ، لما ولو كانت هذه العقيدة. غضب الآلهة المزعومة 
 في أمر العقيدة بر ليصلّ إلى التفكر والتدمناقشتها ، فاالله قد دعا العقل دعوة صريحة الكنيسة

ّمنوا من غير أن تفكولم يقل للناس آ. يقينإلى  َ ِعقلوا يقول االله تعالىروا وتُ ْ :   َأفلا يتدبرون َ َُ َّ ََ َ َ
َالقرآن أم على قلوب أقفالها ُ َ ْ ُ َ َُ ٍَ ُ َْ َ ْ ْ  ]ويقول جل ثناؤه. ]٢٤ : محمد :   ْقل إني نهيت أن َُ ُ ِ ُ ِّ ِ ْ

ِّأعبد الذين تدعون من دون االلهَِّ لما جاءني البينَات من ربي ِّ َ َ ُ َ َُّ ِ ِ ُِ ْ َ َْ ََّ ِ ََّ َِ ُ ْ َ ] ويقول تعالى  .]٦٦ : غافر
َقل هاتوا برهانكم إن كنتم صادقين  : أيضا ِ ِ َ ُْ ْ ُْ َ ُُ ُِ َ َْ ُْ ] فاالله سبحانه وتعالى . ]٦٤ : النمل

فهو لا يطلب . ات والبراهين والحجج ووجود البينّ على التفكر والتدبيريمانب الإيرت
ِقل هـذ  : التسليم الأعمى، بل التسليم البصير كما قال سبحانه َ ْ ُه سبيلي أدعوُ ْ َ ِ ِِ َااللهِّ على  إلى َ َ

ِبصيرة أنا ومن اتبعني ٍَ َ َ ََّ َِ َ ْ َ َ
ِ ] ِولكن الكنيسة هي التي حرمت على العقل أن . ]١٠٨ : يوسف

وجعلت بيدها وحدها مفاتيح . ساطيررضت عليه التسليم الأعمى بهذه الأر، وفيفك
لأن دين . د تحريفها لدين االله فهمها أو تفسيرها ، ومن خالفها فهو من الكافرين، مما يؤك

 كله وجدانه وعقله في آن واحد، فالوجدان لا يستغل نساناالله المنزل من عنده يخاطب الإ
ثم يشترك  ومن. وحده ، وإن كان هو أوسع الأوعية البشرية التي تستوعبها بأمر العقيدة

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 .٩٠٢، ص ٣ية، مرجع سابق ،جنسانولز معالم تاريخ الإ   )٣٦(



      

)١٦٣( 
 

 في القلب يمانتقر الإوفي النهاية يس. ٌكل يؤدي دوره العقل والوجدان معا في أمر العقيدة ،
 .ّتتبدي في سلوكه وشعوره وفكره على السواء نسانويصبح حقيقة في كيان الإ

 
ر في أمور الكون  إلا تفكالعلمي للكنيسة في فرضها على العقول يتضح هذا الطغيان

تفسيرات وأن تلتزم فقط بال. ّالمادي بما تقتضيه الملاحظة والمشاهدة والتجارب العلمية
الكنسية التي جاءت إشاراتها في التوراة، حتى لو خالفت هذه التفسيرات كل حقائق العلم 

 .النظرية والعملية
ّتعصب الكنيسة على الأمور الدينية وحدها، فإن   ولم يقتصر” : يقول ولز ُّ

 َّبالأبهة ، السريعي الهياج ، الحقودين، كانوا يضيقون ذرعا الشيوخ الحصفاء المولعين
ّفنصبوا أنفسهم . ِّولا يثقون بأي فكر لم يصححوه ويراقبوه. ّبأية معرفة عدا معرفتهم

كان أي نشاط عقلي عدا و. للحد من العلم الذي كانت غيرتهم منه بادية للعيان
ِ في نظرهم نشاطا وقحا ُنشاطهم يعد ّأن الموقف العدائي الذي  ح هذا النص يوض)٣٧(.“َ

 ، لم يك قاصرا على النواحي الدينية التي أخذت تنادي بها اتخذته الكنيسة تجاه العلم
في انجلترا وزونقلي في سويسرا ولوثر في المانيا،  على يد ولكلن حركات الإصلاح الديني

ّوكلفن في فرنسا، ومن هذه الحركات نشأت البروتستانتية، وإنما تشمل أيضا العلوم 
 .عن مجال تخصص الكنيسة ةالطبيعية التي هي بعيد

 برونو )٣٨(.وبدا هذا الطغيان العلمي واضحا حين وقفت الكنيسة ضد قول جردانو
يست مركز الكون، بحجة أن ّ وأنها ل القائلين بكروية الأرض)٤٠( وجاليلو)٣٩(.وكبرنكس

ّ قالت إنها مسطحة وإنها مركز الكون وأن الإالتوراة ّّ  . هو مركز الوجودنسانّ

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 .٢٤٧ المرجع السابق ، ص ،   )٣٧(
 .ً أحرق بالنار حيا١٦٠٠ – ١٥٤٨جردانوا برونو فيلسيوف إيطاليا    )٣٨(
 .١٥٤٣ -١٤٧٣كوبرنكس عالم فلك بولندي    )٣٩(
 .١٦٤٢-١٥٦٤جاليلو عالم فلك إيطالي    )٤٠(



   

) ١٦٤ ( 
 

وظهرت لأول مرة قائمة .  التفتيش البابويةمحاكم ولذلك قامت الكنيسة بإنشاء
معاقبة كل من يعثر عنده على ، و لاع عليها ، واقتنائهاّالكتب التي حرمت البابوية الاط

 الكنيسة العقدية  إلى محاكمة كل الخارجين على رؤيا أدىمم .كتاب منها بتقديمه للمحاكمة
ّوتقدر أعداد من حاكمتهم هذه ا. والعلمية  ق منهم بالنار ًلاثمائة ألف كاتب، أحرلمحاكم بثَُ

ور منظمة جديدة في شهد القرن الثالث عشر تط ” : يقول ولز. اثنان وثلاثون ألفا أحياء
ّذلك أنه جرت العادة قبل ذلك الزمان بأن يقوم . الكنيسة ،هي محكمة التفتيش البابوية

ت الثالث وجد في البابا بتحقيقات عن الإلحاد في هذا الإقليم أو ذاك، ولكن انوسن
ُعهد الرهبان الدومينسكيين الجدد أداة قوية للقمع، ومن ثم نظمت الكنيسة محاكم ُ 

ّ يعني هذا النص أن محاكم التفتيش )٤١(.“ التفتيش كأداة تحقيق مستديمة تحت إدارتهم
ّفقتلت وعذبت . الفكري على الناس أصبحت الأداة الباطشة للكنيسة لانفاذ طغيانها

ع بين ّمما أدى لقيام الصرا. لومة لائم ماء والمفكرين، ولم تأخذها في ذلكوسجنت العل
ّلاسيما وأن العلم قد عمل على . يوما بعد يوم سع بينهماُالعلم والدين، وأخذت الهوة تت

ّالتغيير الإيجابي في حياة الناس بصورة ملموسة ، تبدت في توفيره لسبل كسب العيش، 
وفير وتسهيل سبل التواصل والاتصال بينهم، والعمل ورفع مستوى معيشة الناس، وت

يه الإتاوات الرفاه الاقتصادي والاجتماعي لهم، في وقت كانت الكنيسة تأخذ ف على توفير
 .م لهم شيئا مقابلهامنهم من غير أن تقد

يك هناك شك من وقوف الناس مع العلم حينما يحتدم الصراع بينه وبين  لذلك لم
 غول بشع يطارد إلى للرحمة، سلام ومحبة ومهبط الكنيسة من رسالةّالدين، الذي حولته 

ويبيع لهم صكوك  ويفرض عليهم الإتاوات والعشور،. في يقظتهم ومنامهم  الناس
ّويفرض عليهم الخضوع المذل لرجال الدين، الذين يدعون لأنفسهم قدسية . الغفران ّ ِ ُ

ونها أفكارا سماوية مقدسة لا يجوز ليست لبقية البشر، ويفرضون على الناس خرافات يعتبر
 .الخروج عليها 

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 .٩٠٨ ، ص ٣ية، مرجع سابق ، ج نسانولز ، معالم تاريخ الإ   )٤١(



      

)١٦٥( 
 

 
ية، مما سلاملاحتكاكهم بالثقافة العربية الإ الوقت أخذ وعي الناس يزداد مع مضي

جعل أغلبهم يرفض خرافات الكنيسة هذه ويضيق بطغيانها ذرعا الأمر الذي دفعهم 
صراع بين طبقتين ؛ طبقة  إلى حين من الدهرّوتحول هذا الصراع بعد . لرفض الدين نفسه

ومع . قطاعيين في الجانب الآخروطبقة رجال الدين والإ وعامة الشعب، تضم العلماء
 م ضد١٧٨٩رجحت كفة العلماء والشعب لتشتعل الثورة عارمة في فرنسا عام يام الأ

بطرد الدين كليا من ولتنشأ بها أول دولة علمانية في أوربا تقوم  الكنيسة وسلطانها الغاشم ،
 .حياتها

وتوالت بعد ذلك الثورة على الكنيسة في كل الدول الأوربية، وانحصر وجود 
وأصبحت بذلك أوربا كلها علمانية تفصل الدين عن الحياة . دولتها أخيرا في الفاتيكان 

ضا كما قام العلم أي. والمجتمع، فلا يتدخل في شأنه الاقتصادي ولا السياسي ولا الاجتماعي
زالة المعارف والعلوم التي كانت سائدة في إوأخذت فرنسا في محو و. بمعزل عن الدين 

. استندت على الدين حتى قيام الثورة الفرنسية من حياتها التي أوربا منذ ميلاد المسيح ، 
ما كان موجودا بها قبل ذلك، وهي الثقافة اليونانية والرومانية واتخذتها  إلى ورجعت

 .ة والاقتصادية والاجتماعيةي وتستقي منه شئونها السياسمصدرا تستلهم
ّلما تحرر العقل الاوربي من عبوديته الأولي  ” )٤٢(.يقول الأستاذ محمد أسد

َّللكنيسة، تخطي في القرنين الثامن عشر والتاسع عشر تلك الحدود ، ووطد عزمه  ّ
، لئلا تعود نسانتدريجيا على العداء لكل شكل من أشكال السلطان الروحي على الإ

ولذلك أقامت أوربا . ّتلك القوة التي تدعي هذا السلطان الروحي مرة ثانية للتغلب
 من نفسها زعيما لكل ما هو ضد الدين مبدئيا وعمليا ، ورجعت أوربا لإرثها الروماني

 ّ يعني هذا النص أن انتصار العلم في هذا الصراع بعد الثورة الفرنسية أقصي الدين)٤٣(.“

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 .م وسمي نفسه محمد أسدسلأليبولد فايس  هو المستشرق النمساوي   )٤٢(
 .٤٥ترجمة مصطفي الخالدي ، القاهرة دار الاعتصام ص   على مفترق الطرقسلاممحمد أسد الإ   )٤٣(



   

) ١٦٦ ( 
 

وأن تقيم حضارتها على . الحياة، وجعل أوروبا تقف مجتمعة لمواجهته والوقوف ضدهمن 
ّفوا الدين وإنما كانت آلهتهم لم يعر ّوالمعروف تاريخيا أن الرومانيين. التراث الوثني الروماني

ُلم يك يسمح لها بالتدخل في التي للخرافات الموروثة عن اليونانيين ،  التقليدية محاكاة
. ّبالرجز على لسان عرافيها إذا سئلت عن شيء فقط أن تنطق ياة، بل كان عليهاشؤون الح

وأصبح هذا . أو اجتماعيا  ّولم يكن يطلب أو ينتظر منها أن تشرع للناس سياسيا أو اقتصاديا
وقد أقامت على هدي . هو ذات مفهوم أوربا للنصرانية والدين عموما في الحياة والمجتمع

 .اليوم أن تفرضه على العالم بكل الوسائل والسبل الممكنة  الذي تحاولنظامها العلماني ذلك

 
 

 
اعتمادا على العقل والحواس فقط كوسائل للمعرفة ورفضا للوحي وما وراء الطبيعة 

عبوديته للكنيسة ،  بعد تحرر العقل الأوربي من ”مفكري أوربا عمل بعض فلاسفة و
 على إيجاد بديل لإله “ وعمله على محاربة كل شكل من أشكال السلطان الروحي

ّفقال بعضهم إن الكون قديم أزلي وأبدي ولم يخلقه إله وجعل بعضهم الصدفة . الكنيسة
دفة المحضة فشكلته على ما هو عناصره قد التقت بالص والقول بأن. سببا لنشأة الكون 

 مرة للصدفة ومرة للطبيعة، وقال أنه )٤٤(.أما نشأة الحياة والأحياء فقد عزاها دارون. عليه 
ليس هناك قصد منها في الخلق بل لا قصد على الإطلاق وأن الطبيعة تخبط خبط عشواء ، 

ة عبر ملايين السنين  الذي جاء نتيجة لتطور هذه الكائنات الحينسانولم تقصد أن تخلق الإ
؛ مما نسانمن كائن أميبي حتى بلغ هذا التطور للحيوانات الفقارية التي يقف على قمتها الإ

خلقا مباشر كما  ُيعني أنه حيوان كسائر الحيوانات ليست له روح ولا كيان مميز ولا خلق
دت بذلك وزا. وطرده من رحمتها الأمر الذي دعا الكنيسة لتكفيره. تقول بذلك الكنيسة 

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 ).رتقاء  والاالنشوء( طبيعة انجليزي صاحب نظرية التطور  عالم   )٤٤(



      

)١٦٧( 
 

 الشقة بينها وبين العلماء الذين تبنوا هذه النظرية فأقاموا عليها كل علومهم ونظرياتهم
الذي  جعل العقل إلها يعبد في أوربا من دون االله، وربما كان ذلك للأثر الإيجابي الأمر الذي

 الذي أصبح السمة .الصراع بين العلم والدين فنشأ بذلك أحدثه العلم في حياة الناس ،
 نسانالإ ستنادا على نظرية التطور فقد أصبحت حيوانيةاو. البارزة للفكر الغربي فيما بعد 

فهذا . ياتهم التي شكلت الحياة في أورباجميع أبحاث العلماء ونظر وماديته محورا تدور حوله
 كما نسانهي التي تحرك الإ أن الغرائز إلى  واستنادا على نظرية التطور يذهب)٤٥(.فرويد
كتلة  بهذا المفهوم نسانفالإ. ية الوحيدة نسانوأن الجسد هو الحقيقة الإ.  الحيواناتتحرك

مادية هامدة تحركها قوى خارجية، فهو لا يتصرف من تلقاء نفسه بل يخضع لتصرفات 
تُفرض عليه كالجسم المادي الذي يظل ساكنا ما لم تؤثر فيه قوة من الخارج كما تقول علوم 

ليحمي بها  ا في الماضيأساسأن فكرة الإله نشأت  إلى رويد أيضاكما ذهب ف. الفيزياء
مما يعني أن الدين . كما يحتمي الأطفال بآبائهم من المخاطر. نفسه من قوى الطبيعة نسانالإ

مرحلة الرشد والنضج فلا حاجة لها . ية نسانأما وقد بلغت الإ يةنسانقد نشأ إبان طفولة الإ
ولذلك يصنّف فرويد . الذي يخلق الإله وليس العكس هو نسانوبهذا يكون الإ. به 

 حينما يخلقها فهو يبحث عن مهرب من نسانفالإ. ٌالأديان بأنها وهم من أوهام الجماهير
 ونةسرة مكما قبل التاريخ ، حيث افترض وجود أ إلى أما نشأة العبادة فقد أرجعها. الواقع 

فلم . تأثر بهذه الزوجات دونهميس الأب وكان هذا ب وأبناء وعدد من الزوجات،أمن 
ولكنهم سرعان ما شعروا بالذنب والندم  : وقتلوه الأب اء فتآمروا علىبنالأيقبل ذلك 

العبادة  ومن هنا نشأت طقوس. فروا عن خطئهم فأحيوا ذكرى أبيهمرادوا أن يكأو
أرجع   ، الذي)٤٦( وحيوانيته أميل دور كايمنسانمادية الإ تجاهاوسار في ذات . والتدين

 باالله للمجتمع الذي اخترعها حتى يمكنه المحافظة على كيانه يمانُّظهور الدين والتدين والإ
ولعل دور كايم . فأوامر االله إذن هي أوامر المجتمع مطلقة ، وحتى تتم طاعة أوامره طاعة

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 .فرويد عالم نفسي صاحب نظرية التحليل النفسي سجمندا   )٤٥(
 .عالم اجتماع فرنسي   )٤٦(



   

) ١٦٨ ( 
 

وا ّ وهو أحد الذين مهد)٤٧(.ًفيما ذهب إليه كان متأثرا بآراء المفكر الفرنسي جان جاك روسو
نشأة القانون والدين  “ العقد الاجتماعي ”لقيام الثورة الفرنسية وقد عزا في كتابه 

 .للضرورة الاجتماعية
 وحيوانيته في فلسفته وذاك حين قال نسانّ فأكد مادية الإ)٤٨(.ثم جاء كارل ماركس

إلى  - كما هو الحال عند دارون-ونقل التطور من الكائنات الحية . لا إله والحياة مادة 
هي طور الشيوعية  : في زعمه من أن يمر بخمسة أطوار  الذي لابدنسانيالإ المجتمع

واعتبر وجود الدين في . الإقطاع ، والرأسمالية ثم الشيوعية الثانية ّ، طور الرق ، الأولى
. المجتمع خديعة من الأغنياء في هذا المجتمع ليستغلوا به الفقراء فيخدرونهم باسم الدين

وبذا فقد شكلت . “ الدين أفيون الشعوب ” : ولذلك قال. البوا بحقوقهملكي لا يط
 .رؤي وأفكار هؤلاء المفكرين والفلاسفة منهج التفكير الغربي وصبغته بالصبغة المادية

 
 عصر يءتعميق الروح المادية في الفكر الغربي منها مج إلى هناك عدة عوامل أدت

 الصناعة وضجيج التقدم العلمي المادي الهائل وتسابق الأوربيين لاستعمار الشعوب
الأوربي للتحرر كلية من الدين  ّليعمق الفراغ الديني والروحي ويدعم ويدفع توجه العقل

خذته الحضارة الغربية من بعد مادي أبما هو ملموس ومحسوس وذلك بما يمان إلا الإ وعدم
 ستاذرومانية التي اتخذتها كأحد المصادر التي تستلهم منها معارفها، يقول الأمن الحضارة ال

فهي حضارة عبادة الجسد ولذائذه والرغبة في   أما الحضارة الرومانية” : محمد قطب
الاستغراق في المتاع الحسي بكل ألوانه، وفي الوقت ذاته هي حضارة الغلبة وحيازة 

 ّأن الحضارة الرومانية إلى  يشير هذا النص)٤٩(.“ القوة لإذلال الآخرين واستعبادهم
التي قامت نتيجة  اتسمت بالطغيان المادي والعسكري وورثت ذلك منها الحضارة الغربية،

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 .مفكر فرنسي صاحب كتاب العقد الاجتماعي   )٤٧(
 .فيلسوف ألماني صاحب النظرية الماركسية التي قام عليها الإتحاد السوفيتي سابقا    )٤٨(
 .١٠٤م، ص ١٩٩٩ ، مكتبة وهبة ، القاهرة، سلاممحمد قطب المستشرقون والإ   )٤٩(



      

)١٦٩( 
 

يقول محمد أسد . أو أثرا من آثار الفلسفة العقلية والحسية المناوئة للكنيسة وللدين عموما 
ُذا الرقي الباهر تفوق كامن في ّ ليس الذي مكن الغرب من أن يبلغ ه” : في ذلك

لكل مبدأ من  النصرانية، وإنما هو في الحقيقة أثر من آثار مقاومة القوى العقلية في أوربا
  )٥٠(.“مباديء الكنيسة 

ّيفهم من هذا النص أن الحضارة الغربية مناهضة في جوهرها للكنيسة لاعتمادها على  ُ
 الثورة الفرنسية حينما رفضت النظام العقل والحواس فقط كوسائل للمعرفة وذلك لأن

فاتخذتهما  الكنسي أقامت بدلا عنه النظام العلماني بعد رجوعها للثقافة اليونانية والرومانية،
فأخذت من اليونانيين الوجود الشكلي للآلهة التي  الحياة مصدرا تستلهم منهما فلسفتها في

دنية الرومانية اتجاهها المادي التام لا يسمح لها بالتدخل في شؤون المجتمع، وأخذت من الم
وكانت بذلك ثورة على الرهبانية وكبت . ية وقيمتها الذاتية نسانفيما يتعلق بالحياة الإ

ولما رأت بعض الفرق .  واحتقار الدنيا الذي تدعو له الكنيسةنسانالرغبات الطبيعية في الإ
مجاراة  ه المتغيرات فضلتّيتهدد وجودها في ظل هذ ّوالكنائس، أن هناك خطرا الكنسية

العصر فأخذت تتنازل عن بعض عقائدها وطقوسها وتتساهل في بعض مبادئها لتتلاءم 
ّوهكذا فبدلا من أن تؤثر . مع الأحوال الاجتماعية والعقلية المتبدلة في أوربا شيئا فشيئا ً

ه العرف ّفسكتت عما أقر العلماني وربيتأثرت هي بالمناخ الأ. اة أتباعهاالكنيسة في حي
. الناشئة  للمشروعات السياسية الاجتماعي القائم على العقل والحواس، وكانت ستارا

ّ ثم إن النصرانية اليوم في نظر السواد الأعظم معنى ” : ستاذ محمد أسديقول في ذلك الأ
تلك الآلهة التي لم يكن يسمح لها ولا ينتظر منها . آلهة روما كما كان حال. ُّشكلي فقط 

َّ هذا النص لا ينفي أن هناك أوربيين )٥١(.“ ن لها نفوذ حقيقي ما على المجتمعأن يكو
ولكن . نصاري يحاولون أن يوفقوا بين عقيدتهم وبين روح حضارتهم ولكنهم قلة شواذ

أي الاعتقاد بأن ليس في . عبد للرقي الماديالت السواد الأعظم منهم يعرف دينا واحدا هو

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 .٤٦، ص  على مفترق طرق ، مرجع سابقسلاممحمد أسد ، الإ   )٥٠(
 .٤٣، ص   علي مفترق ، مرجع سابقسلاممحمد أسد، الإ   )٥١(



   

) ١٧٠ ( 
 

ّه الحياة نفسها أسهل واسهل وتحقيق اللذة والتمتع الحياة هدف آخر سوي جعل هذ
 .نسانأن هناك حياة أخرى يجب أن يعمل لها الإ إلى بمباهجها من غير التفات

 
 

 بالاختبار الوجداني أو الحدس بوجود قوة يماني على الإسلاميقوم التفكير الإ
مبني دائما على  تجاه الدينيّ إن الا” : ستاذ محمد أسديقول الأ. مبدعة تدبر هذا الكون

ن على أن نرضخ وّبأن هنالك قانونا أدبيا مطلقا شاملا وأننا نحن البشر مجبر الاعتقاد
العقل البشري لطبيعته الجزئية الحادثة ،   يعني ذلك أن الإحاطة به فوق طاقة)٥٢(.“ له

الوحيد  هو السبيل ا فإن التفكير الدينيلذ. فقط ووظيفته القاصرة على إدراك الماديات
والحواس ، على أنها  لإدراك الحياة كلها بشقيها الروحي و المادي، الذي يقوم على العقل

في الكون ليس خبط عشواء ، وإنما هو إرادة االله  وحدة في جوهرها وأن كل ما يحدث
التي  الطبيعة من حوله ية وبيننسانوبهذا يدرك المسلم أن العلاقة بين الذات الإ. الواعي

النحل أن  إلى ربك وأوحي  : مثله تماما كما تشير إليه الآيات الآتية تدرك وتعي وتفهم
 : وقوله تعالى .]٦٨ : النحل [ اتخذي من الجبال بيوتا ومن الشجر ومما يعرشون

 َقالت نملة يا أيها النَّمل ادخلوا مساكنَكم لا يحطم ْ َ َ ْ ُّ ِْ ِْ َ َ ُ ُ َ َُ ُ ْ ََ َ ٌ ََ َنَّكم سليمان وجنُوده وهم لا ْ َْ َ ُ ُْ َ ُ ُ ُ َ ُْ ُ
َيشعرون ُ ُ َْ  ]وقوله تعالى. ]١٨ : النمل :  َإنا عرضنَا الأمانة على السماوات و َِ َ َّ َ ََ َ ْ ََ َ ََّ ْ  الأرضِ

ْوالجبال فأبين أن يحملنَها وأشفقن منْها وحملها الإ َ َْ َ َ َ َ َ َ َ ََ َ َ َِ ِْ َ َ ْْ َ َْ ْ َ ِ ُ إنه كان ظلوما جهنسانِ َ ًُ َ َُ َ َّ   ًولاِ
ِيا أيها النَّاس علمنَا منطق الطير  : وقوله تعالى .]٧٢ : الأحزاب[ ْ َ ْ َُّّ َ ِ ِّ ُ ُ ََ َ  ]١٦ : النمل[. 

َفقال أحطت بما لم تحط به وجئتك   : كما في قوله تعالى : وخاطب الهدهد سيدنا سليمان ُ ُْ ِ َ َِ ِِ ِْ َ َ َُ ْ َ َ َ
ٍمن سبإ بنَبإ يقين ِ َِ َ ٍَ ٍِ َ  ]تعالىوقوله . ]٤٢ : النمل :  ٍوإن من شيء

ْ َ ِّ ِ ِيسبح بحمده  إلا َ َ ْ ََ ُ ِّ ُِ
ْولـكن لا تفقهون تسبيحهم ُْ َ ُ َِ َ ََ َ ْ َّ َِ  ]الرسول  وقول .]٤٤ : الإسراء ”أحد جبل ٌ ُ ّيحبنا  ُ

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 .٤٧ على مفترق الطرق مرجع سابق ، ص سلاممحمد أسد ، الإ   )٥٢(



      

)١٧١( 
 

وإنما هي   وكائنات الطبيعة الله سبحانه وتعالىنسان فلا اختلاف بين إدراك الإ)٥٣(.“ ونحبه
وعلى  ” : ستاذ محمد أسديقول الأ. عة التي اقتضت ذلك لمبدمظهر من مظاهر إرادته ا
ية العارفة ، والطبيعة الخرساء نسانّختبار نجد أن الذات الإضوء النظر الديني والا

ّفإن . نسجام الروحيمن الاالمسلوبة في ظاهرها من التبعة ، تجتمعان معا في نسب 
 ليسا وإن اختلفا سوي هؤنسان والطبيعة التي تحيط به وتملالوعي الفردي في الإ

 أنه جزء نسانبهذا يدرك الإ )٥٤(.“مظهرين متكاملين للإرادة المبدعة الواحدة بعينها 
ّويدرك أن . بوحدانية االله وقدرته  ّفي عالم غير محدود الشيء الذي يعمق إحساسه محدود ،

هي التوفيق التام الطريقة المثلى التي يستطيع بها أن يعيد وحدته الفكرية والعملية في الحياة 
بحيث يسود هنا الاعتبار الديني في كل شيء  بين الوجهتين الروحية والمادية في حياته،

 كل شيء بعكس الفكر المادي الذي يجعل هدفه الذاتي كشف كوامن أساسويظهر في 
إليها حقيقة أدبية في ذاتها أو الخوض في معناها  الطبيعة والسيطرة عليها من غير أن ينسب

وإنما المهم فقط كيفية السيطرة  ّباعتبار أن هذه الأشياء ليس لها فائدة عملية ،, اية منها والغ
 .نسانعليها وتسخيرها للإ

 
فهم  وفي. ي هو إدراك آيات االله المنشورة في الكونسلامفي التصور الإ إن دور العقل

في  يستجد أو ما. ط الأحكام لما ليس فيه نصالوحي وكيفية تطبيقه والاجتهاد في استنبا
َّإن   : كما قال تعالى. باع الشهواتتاإضافة إلى دوره كوازع يردع النفس عن . حياة الناس ِ

َالذين اتقوا إذا مسهم طائف من الشيطان تذكروا فإذا هم مبصرون َ َ ْ َ َ َ َ ْ َُ
ِ ِ ِْ ْ َ ُ َُّ ُ ِّ ْ َّ َُ ِ َِّ ََّ َِّ ٌ َّ  

ما يحتمله بسهولة وليس  إلا ي لا يفرض على العقلسلاملإوالتصور ا. ]٢٠١  :الأعراف[
حدوده ويعرف أنه حادث وجزئي وأن ثمة أشياء وراء  يعرف فيه شيء مخالف له ، والعقل

لذا لم  عبر االله عنها بالخلافةالتي  الأرضلا يحتاج إليها في وظيفته التي هي إعمار  حدوده
 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

 .١٤٨١حديث رقم  حديث شريف صحيح البخاري   )٥٣(
 .١٨، ص   على مفترق الطرق ، مرجع سابقسلاممحمد أسد ، الإ   )٥٤(



   

) ١٧٢ ( 
 

 :  أن يدرك إمكانها يقول االله تعالىموهوبولكنه  يمنح القدرة على إدراكه لأفعال االله
  َقالت رب أنى يكون لي ولد ولم يمسسني بشر قال كذلك االلهُّ يخْلق ما يشاء إذا قضى َ ََ َ َ َ َ ُ َِ ُ َ ْ َ ْ ََ َ َُ َ َ َ َ َ ُِّ ُ َ َ َِ ِ ِ

ٌ ْ ٌ َّ ِْ َ
ُأمرا فإنما يقول له كن فيكون َ ُ َ ًُ َُ ُ ََ ُ َ َّْ ِ َ ] لنص لم فاالله سبحانه وتعالى في هذا ا .]٤٧ : آل عمران

يوضح الكيفية لأنها فوق الإدراك البشري ولأن كيفيات أفعاله تختلف عن كيفيات أفعال 
 للتدبر والتفكر والنظر والاعتبار نسانوفيما عدا هذه الجوانب فإن القرآن يدعو الإ. البشر 

ويوجهه إلي سنن االله في . ودفعه للعمل، وإطلاقه من الخرافات والأوهام. وإيقاظ الفكر
 وسنن االله في الحياة البشرية نسانلإدراك طبيعة هذا الكون وطبيعة هذا الإ فس والآفاقالأن

 القدرة على إدراك قوانين المادة والتعرف على نسانفاالله منح الإ. المعروضة في التاريخ 
 ، فجاءت طبيعة تكوين الأرضلأن هذا داخل في إطار وظيفته كخليفة في . طاقات الكون

وسيتقدم في . لهذا الغرض فهو سيتقدم في إدراك قوانين المادة وتسخيرها  نسانيالعقل الإ
 ولكن ستظل خافية عليه الحقائق الكبرى نسانالجوانب عن حقيقة الإ معرفة بعض

بالوحي ،  إلا لا سبيل لمعرفتهاالتي كالالوهية وتعلق الارادة الالهية بخلق الحوادث 
التي ي هي الوحي والعقل والحواس سلامفي التصور الإ ولذلك كانت مصادر المعرفة

- : محمد عبده يقول .آثار االله كلها من دعم بعضها بعضا ولا تصادم بينها لأنهاييكمل و
االله في   أثر أيضا من آثارنسانيبالرسالة الإلهية أثر من آثار االله ، والعقل الإ فالوحي ” 

ّ إن )٥٥(.“  بعضها بعضاالوجود وآثار االله يجب أن ينسجم بعضها مع بعض ولا يعارض
ّهذا النص لا يفهم منه أن الوحي والعقل ندان فالوحي هو الأصل الذي يرجع إليه  ُ

شيء  إلى  يرد الأمر“ العقل ”لأن إطلاق كلمة . وانحرافاته ّليصحح به اختلالاته ، العقل
به ولا يش وعقل زيد وعمرو، وليس هناك عقل مطلق مثالي وغير واقعي فهناك عقلي،

فالمدلول الصريح . هناك نص محكم ولذا فهو ليس الحكم الأخير ما دام. نقص والهوىال
وعلى العقل أن يتلقى مقرراته هو من مدلول هذا النص . للنص من غير تأويل هو الحكم

 .هأساسالصريح ويقيم منهجه على 

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 .١٧٥ ، ص ١م ، جزء ١٩٩٠ دار المعرفة ، بيروت، لبنان، ، المنار  تفسير-محمد عبده راجع   )٥٥(



      

)١٧٣( 
 

ُي يقوم على التوفيق بين النواحي الخلقية والمادية في حياةسلامإن التصور الإ ُ 
ية في كلا نسان شديد الاهتمام بالحياة الإ كان ” : يقول الأستاذ محمد أسد. نسانالإ

عمل لدنياك كأنك ا ” - : لذا فهو يقول. اتجاهيها ؛ في المظهر الروحي والمظهر المادي
ّوكما أن حياة المسلم يجب أن تقوم   .““ا واعمل لآخرتك كأنك تموت غدا تعيش أبد

أي على أنها مجموع أعمق .. طلق بين ذاته الروحية وذاته الجسدية على التعاون التام الم
ُللمظاهر الخلقية والعملية والشخصية والاجتماعية  سلامّ يفهم من هذا النص أن الإ)٥٦(ُ

في القرآن والسنة من غير زيادة ولا  توحيد جميع نواحي الحياة كما جاءت  علىنسانيحمل الإ
يقول االله .  الدين منهجا لحياته في كل ناحية من نواحيها هذانسانرتضى الإانقصان طالما 
ُوما كان لمؤمن ولا مؤمنَة إذا قضى االلهَُّ ورسوله أمرا أن يكون لهم   : تبارك وتعالى ْ ُ َ ُ َُ َ َ ً َ َ ُ َُ ََ ُ َ َ ََ َ ُ ََ ْ ِْ ٍ ِ ِ ٍِ

ْالخيرة من أمرهم ْ َِ ِ َ ْ ِ ُِ َ ْ  ]ويقول تعالى أيضا .]٣٦ : الأحزاب :  َفلا وربك لا َ ِّ ََ َ َ يؤمنُون َ ِ ْ ُ
ْحتى يحكموك فيما شجر بينَهم ثم لا يجدوا في أنفسهم حرجا مما قضيت ويسلموا  َ ً ُ ْ ُُ َ َ ْ َّ ْ َ َ ُ َِّ َ َُ َ ْ َ ُ ْ َ َ ََ ُ ََّ ِّ َ َُّ ِ ِ َِ ِ ِ َ ِّ َ

ًتسليما ِ ْ َ ] أسمى من سائر النظم الاجتماعية لأنه لا يهتم سلاملذا يعتبر الإ .]٦٥ : النساء 
ولكنه يهتم أيضا لما فيها من قيود . للسمو والرفعة تعداد من الاسنسانفقط لما في طبيعة الإ

َولو شئنَا لرفعنَاه بها ولـكنَّه أخلد  : طبيعية تقعده، كما قال سبحانه وتعالى َ َ َ َْ َ ُ َ ُ ْ ْ َِ َِ َِ َ   إلى الأرضْ
ُواتبع هواه فمثله كمثل الكلب إن تحمل عليه يلهث أو تترْكه ْ َ َ ْ ُ ُ َ َ َ َْ َ َُ َ ََ ََّ ْ َ َ َْ َ ْ ْ ْ ُِ َِ ْ َ ِ ِ ِ ِ يلهث ذلك مثل القوم َ ْ َ ََ َ َّْ ُ َْ َ ِ

َالذين كذبوا بآياتنَا فاقصص القصص لعلهم يتفكرون َ َ ْ َ ْ َُّ َّْ ََ َ ُ َ َ َ ُ َ ُ ََّ َ ْ َِّ ِ ِِ  ]١٧٦ : الأعراف[ . 
ٌ أن الكون عدو أساسإن مفهوم التقدم العلمي والتقني في الفكر الغربي يقوم على 

 أما ” : يقول محمد قطب. اه  ، من الواجب أن يقهره ويقف في وجهه ويتحدنسانللإ
ّ وبين الإله على أنها علاقة نسانر العلاقة بين الإالحضارة الإغريقية فقد كانت تصو

ه وعصيانه ، والإله يريد دي الإلنسان يريد أن يثبت ذاته بتحصراع وحقد متبادل ، فالإ
 - )٥٧(.“  غيرة منه لأنه قد شاركه في المعرفة وفقا لأسطورة برمثيوسنسانم الإأن يحط

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 .٨٨ على مفترق الطرق ، مرجع سابق ، ص سلاممحمد أسد ، الإ   )٥٦(
 فلما الأرض في نسانسرق النار المقدسة التي هي المعرفة وسلمها للإ ,برمثيوس أحد آلهة الإغريق   )٥٧(

فأرسل له مخلوقة أنثي لتؤانسه ولكن أرسل  ، نسانمن الإ زيوس أراد أن ينتقم عرف كبير الآلهة
 

 



   

) ١٧٤ ( 
 

ّ يفهم من هذا النص أن الصراع مع)٥٨(.-سارق النار المقدسة الطبيعة الذي نجده في الفكر  ُ
ّفي الكون مخلوقا سخره االله له وينبغي  بينما المؤمن يرى. الغربي أيضا من الموروثات اليونانية

 نسان ، والإُّأن ينسجم معه ويتوافق معه ، وذلك لمعرفة وتفهم القوانين التي تحكم ظواهره
والاستكبار والظلم والطغيان في  وسيلة للاستعلاءادي يستخدم العلم والتكنولوجيا الم

كما نراه اليوم في الغرب والشرق على السواء، وكما كان من قبل في الحضارة  ،الأرض
ُويقاس هذا التقدم المادي في الغرب بمقدار ما يحققه من لذة بصرف النظر عنها  .الرومانية

ي سلامولكن هذا لا يجوز وفقا للتصور الإ . كانت أم خبيثة ، فاسدة كانت أم صالحةطيبة
ّلأن االله قد أحل الطيبات وحرم الخبائث، كما قال جل وعلا ّّ ّ   َقل من حرم زينَة االلهِّ التي َ َّ َِ َّ َْ ُِ َ ْ

ِأخرج لعباده ِ ِ َِ َ َ ْ َ ] وقال تعالى. ]٣٢ : الأعراف :  َقل إنما حرم ر َ َّ ََ َّ ِ ْ َبي الفواحش ما ظهر ُ ََ َ َ َِّ ََ ِ ْ
ًمنْها وما بطن والإثم والبغي بغير الحق وأن تشركوا بااللهِّ ما لم ينَزل به سلطانا َ َ ْ ْ ْ َْ ْ ُْ َ َ ْ َ َ َِ ِِ ِ ِ ِِّ ُْ َ َ َ َ َ َ َ َْ ُ ُ َ ِّ ِ َ ْ ِ  

ت االله بخلاف ما أمر فإنه  حينما يتصرف في مخلوقانسانلأن الإ. ]٣٣ : الأعراف[
َقد أفلح من زكاها  : للتزكية كما قال سبحانه يدعوي سلاموالتصور الإ ، يفسدها َّ َ َ َ َ ْ ََ ْ  

وهي المحافظة على الصورة الجميلة والخصائص الطبيعية للأشياء ، أو . ]٩ : الشمس[
 : يقول االله تعالى. السير بها قدما على منهج االله ، وإصلاح ما افسد ، بتغيير طبيعته وغرضه

 ِّظهر الفساد في البر َ َ َْ ِْ ُ ََ ُ والبحر بما كسبت أيدي النَّاس ليذيقهم بعض الذي عملوا َ َّ ِْ ِ ِ ِ َِ َ ْ َ ُ ُ ْ َ ْ َ ََ ِ َ ْ َ ََ ِ ِ

َلعلهم يرجعون ُ َ ُ َِ ْ ْ َّ َ ] والقيم يمانوبذا يتضح أن العلم وحده بمعزل عن الإ. ]٤١ : الروم 
والتصورات الصحيحة بطبيعة الكون يفسده ، والدليل على ذلك أن النظم الغربية قد 

الطاحنة بين الدول   ، حيث نشهد الحروبنسانُطاء نظام للحياة يسعد الإفي إع فشلت
الغربية فيما بينها ، وتفشي الأمراض العصبية والنفسية، والانتحار والاغتصاب رغم الحرية 

 )٥٩(كما قال الشاعر حافظ إبراهيم. الجنسية التي يكفلها القانون
 

وجه  قفزت منه وملأت بهالتي ، فلما فتحه فإذا هو مملوء بالشرور نسانمعها صندوقا هدية للإ
 .نسان وبذا بدأ الصراع بين الإله وبين الإالأرض

 .١٠٣محمد قطب ، مرجع سابق ، ص    )٥٨(
 .لإبراهيم شاعر مصري معاصر يعرف بشاعر الني حافظ   )٥٩(



      

)١٧٥( 
 

 فاقتعليه كان مطية الإخ شمائل والعلم إن لم تكتنفه
 )٦٠(.ربه بخلاق ما لم يتوج وحده العلم ينفع لا تحسبن

ولكن لا لتحقيق الرفاهية   للسيطرة على الطبيعةنساني يدعو الإسلامإن التصور الإ
 : المخلوقات يقول االله المادية فقط بل باعتبارها عبادة الله سبحانه وتعالى الذي تسبح له

 ٍوإن من شيء
ْ َ ِّ ِ َيسبح بحمد إلا َ ْ ََ ُ ِّ ْه ولـكن لا تفقهون تسبيحهمُِ ُْ َ ُ َِ َ ََ َ ْ َّ َِ ِ ] وقد  .]٤٤ : الإسراء

ِإني جاعل في   : عبر االله عن هذه السيطرة بالخلافة حيث يقول االله تعالى ٌ ِ َ ِّ  الأرضِ
ًخليفة َ ِ َ  ]ويقول  .]٣٠ : البقرة واستعمركم فيهاالأرضمن  هو الذي أنشأكم   

 واستخراج خيراتها وقد الأرضي العمل على تعمير  إذن هنسانفوظيفة الإ .]٦١ : هود[
ِوسخر لكم ما في السماوات وما في  ّيقول جل وعلا  له بما عليها سخرها االله َِ َ َّ َّ َ ََ َ َِ ُ َ  الأرضَّ

ًجميعا ِ َ ] ويقول تعالى. ]١٣ : الجاثية :  َوذللنَاها لهم فمنْها ركوبهم ومنْها يأكلون َ َ َُ ْ َُّ ُْ َ َ َ َ َِ ِْ ُ ُ َ ْ ُ َ  
َوما خلقت الجن والإنس  : ّويقول المولى عز وجل. ]٧٢:  يس[ َ َّ َِ ْ َِ ْ ُْ َ ِليعبدون إلا َ ُ ُ ْ َ ِ  
ِّقل إن صلاتي ونسكي ومحياي ومماتي اللهِِّ رب   : ويقول سبحانه. ]٥٦ : الذاريات[ َ َ َ َ َ ََ ُِ َِ َ ْ َ ِ ُ َ َّ ُِ ْ

َالعالمين ِ َ َ ْ ] وما بها من شعائر ي سلام في التصور الإنسانفكل حياة الإ. ]١٦٢ : الأنعام
 فهي عبادة في طلب الرزق خدمة لنفسه وأهله والناس ومن كدح وشرائع وتصورات ،

فقد فطر االله .  بالعلم إلا  والسيطرة على الطبيعة لا يكونالأرض، ولما كان تعمير  الله
  ، هو الحث عليها لذا فإن أول ما نزل على الرسول   على حب المعرفة والتعلمنسانالإ
َاقر َأ باسم ربك الذي خلقْ َ ََّ ِ َ ِّ َ ِْ ِ ْ ] أهمية العلم والمعرفة وإنهما يكونان إلى مما يشير .]١ : العلق 

طلب  ” :  طلب العلم فريضة كما في قولهبالاكتساب ومن هنا فقد جعل الرسول 
  )٦١(.“ العلم فريضة على كل مسلم ومسلمة

 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
م ، نقلا عن قصيدة ١٩٣٧حافظ ابراهيم ، دار العودة بيروت لبنان  ابراهيم حافظ ، ديوان   )٦٠(

 .العلم والأخلاق
 .٣٩١هـ ، حديث رقم ١٣٨٩البخاري ، صحيح البخاري ، مطبعة بولاق ، القاهرة    )٦١(



   

) ١٧٦ ( 
 

  : يقول الإمام الشافعي
 )٦٢(.وليس أخو علم كمن هو جاهل      اًلم فليس المرء يولد عالمتع

َأفلا ينظرون  :  للتفكر والتدبر وإعمال الذهن، كما في قوله تعالىنساناالله الإ ودعا ُ َ َُ َ َ 
ْالإبل كيف خلقتإلى  َ ِ ُ َ ْ َ ِ ِ ِ ْ وإلى السماء كيف رفعت)١٨( ْ َ ْ َِ ُ َ ََّ َ َ ِ ] وقوله  .]١٩-١٨ : الغاشية

َإن في خلق السماو ّجل وعلا  َ َّ ِ ْ َ ِ َّ َات وِ ِ واختلاف الليل والنَّهار والفلك التي الأرضِ ِ ِ َِّ ْ ْ َُّ َ َ َ ْ َِ ِ َ ْ
ِتجري في البحر بما ينفع النَّاس وما أنزل االلهُّ من السماء من ماء فأحيا به  ِ ِِ َ َِ ْ َ َ َ ُ َ ْ ََ ََّ َ َّ َ َ

ِ َ َْ َ ِ ِِ ْ َ بعد الأرضَ ْ َ
ِموتها وبث فيها من كل دآبة وتصريف الرياح  َُ َ َّ َ َ َ َ ِّْ ْ َ َِ ٍ ِ ِِ َ ِّ َّ َوالسحاب المسخر بين السماء وِ َ َ ََ َّ ْ َ ََّ ِ ِّ ُْ  الأرضِ

َلآيات لقوم يعقلون َُ ِِّ ٍْ َ ْ ٍَ  ]وقوله سبحانه  .]١٦٤ : البقرة  َأفلا يتدبرون القرآن ولو كان َ ُ َ ََ َْ َ َّ ََ ْْ ُ َ َ َ
ًمن عند غير االلهِّ لوجدوا فيه اختلافا كثيرا ً ِْ ِ ِ ِ ِ ِ َِ َ ْ ُ َ َ َْ ِ ْ َ  ]ات الكثيرة وغيرها من الآي .]٨٢ : النساء

 لا يرفض سلامفالإ إذن .ي عبادةسلامفي التصور الإ الفريضة ّكما أن التي تدعو لذلك ،
 ، ولكن يرفض أن تكون هي غاية “ الجسد ”نسانللإ التي يمكن تحقيقها الرفاهية المادية

 ، والتصور نسانفهي مظهر الرقي الخارجي للإ.  في الحياة ، ومقياسا لرقيهنسانالإ
 ، وذلك بتزكية نفسه وقيام حياته على نسانيهتم أيضا بالرقي الداخلي للإي سلامالإ

 .الأخلاق والقيم

 
َقد خلق   الخير فهونسانّ أن الأصل في طبيعة الإأساسعلى  يسلاميقوم التصور الإ ُ

ْلقد خلقنَا الإ  : وتاما قال تعالى طاهرا َ َْ ََ ٍ في أحسن تقويمنسانْ ِْ َ ِ َ ْ َ ِ  ]ولكن . ]٤ : التين
الجحود وترك الأعمال الصالحات يهدمان هذا الكمال الأصلي والذي يمكن استعادته إذا 

َثم رددناه أسفل سافلين  : بشرائعه يقول تعالى وحدانية االله وتقيد نسانأدرك الإ ِ ِ َ ْ َ ََّ َ َُ ُ ْ ََ )٥( 
ِالذين آمنُوا وعملوا الصالحاتإلا  ِ ِ َِ ََّ َ َُ ََّ  ]على عكس النصرانية التي تقول. ]٦-٥ : التين : 

ّ خلق خاطئا ، وعلى عكس ما تقوله الهندوكية بأن الإنسانّإن الإ  كان في أول أمره نسانُ
 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

يس ، مكتبة ابن النفيس في شعره ، حمدية إدر ن إدريس الشافعي ديوان الجوهربمحمد  الإمام   )٦٢(
 .١٨التعلم ، ص  إلى  الدعوة-سينا للنشر، مصر الجديدة ، قافية اللام



      

)١٧٧( 
 

مص نحو هدفه الأقصى ل على أن يتخبط في سلسلة من التقدنسا فهو من أجل ذلك محمو
 حياته بسوء  فينسان ليس أصيلا، ولكن يكتسبه الإسلامّولذلك الشر في الإ من الكمال ،

استخدام حريته بإساءة التصرف بتلك الصفات الإيجابية الغريزية التي وهبها االله لكل 
كل مولود يولد على الفطرة فأبواه  ” ،  يؤكد هذا المعني حديث الرسول، إنسان

 )٦٣(.“ ّيهودانه أو ينصرانه أو يمجسانه

 
لمادي قد شكلته عدة عوامل يمكن ن منهج التفكير الغربي اأ إلىخلص هذا البحث 

  : تياجمالها في الآ
 فلم تكن والحوار بطرسمبراطور قسطنطين تحريف وتبديل النصرانية على يد الإ    :ًولاأ

خضعها الامبراطور لوثنيته أهي الدين الذي نزل على المسيح عليه السلام فقد 
تضيف لها حتى خذت المجامع الكنسية الخاصة والعامة أن يخضع لها ثم أ ًبدلا

كثر من كونها دين االله مما جعلها مناقضة أصبحت النصرانية دين الكنيسة أ
لعلماء ومصادمة للعقل والمنطق والطبيعة البشرية الشئ الذي دفع بعض ا

الخروج عليها وكان رد فعل الكنيسة نحوهم عنيفا فقد للتشكيك في هذه العقائد و
 إلى نشوب الصراع بين دىأا حياء ممأخر حرقت البعض الآأعذبت بعضهم و

 .العلم والدين
انتصار العلماء في صراعهم مع الكنيسة والقضاء التام على سلطانها بعد الثورة     :ًثانيا

ا آلهةم جعلهم يرفضون كل تراثها الفكري والثقافي ويكفرون ب١٧٨٩الفرنسية 
بما  إلا ؤمنونوما وراء الطبيعة عموما ويتخذون العقل الها بديلا عنه ولم يعودوا ي

على العقل والحواس ويصبحون بذلك قادرين على  ي قائمأهو ملموس محسوس 
دراك نتف من الحياة تزداد بازدياد معرفتهم بعالم الطبيعة وينتفي لديهم كل بعد إ

 .غيبي
 ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

 .م١٩٥٢بن معاذ، دار المعارف  حبانبن حديث شريف ابن حبان، أحمد    )٦٣(



   

) ١٧٨ ( 
 

اتخاذ الفكر الغربي المادي من الثقافتين اليونانية والرومانية بعد الثورة الفرنسية     :ًثالثا
 لهةخذ من اليونانيين الوجود الشكلي للآأيستلهم منه شؤونهم في الحياة فمصدرا 

التي لم يك يسمح لها بالتدخل في شؤون المجتمع واخذ من المدنية الرومانية 
ية وكانت بذلك ثورة على الرهبانية نساناتجاهها المادي التام في ما يتعلق بالحياة الإ

 .قار الدنيا الذي تدعو له الكنيسة واحتنسانوكبت الرغبات الطبيعية في الإ
سس مادية صرفة بما فيها العلوم الاجتماعية التي أقامة العلوم والمعارف على إ   :ًرابعا

 . وحيوانيتهنسانجعلت محور دراستها يقوم على مادية الإ
ي فهو يتفق مع المنهج الغربي المادي بجعل العقل سلامما منهج التفكير الإأ

سمى للمعرفة فهو يهدي أ ًرفة ويختلف معه بجعل الوحي مصدراوالحواس مصدرين للمع
تقديم تفسير شامل للحياة بوجود قوة سامية تدير هذا الكون وليس هناك في نسان إلى الإ

 على العقل والحواس ًسراره اعتماداأ من البحث في حقائقه ونسانهذا المنهج ما يمنع الإ
جله أن االله قد خلق هذا الكون من ألاسيما و نسانليتم توظيف نتائج هذا البحث لخير الإ

 لعهد االله وشرطه موظفا ما زود به من ًعمارها وفقاإ بالأرضوسخره له لتحقيق الخلافة في 
عقل وحواس ليستعين بهما في استنباط العلوم والقوانين والسنن التي تحكم عالمي الانفس 

  .فاقوالآ



      

)١٧٩( 
 

 
 .القرآن الكريم ]١[
د العالمي للفكر ه، المعسلامنظرية المعرفة في الإ إلى د ، مدخلحمأعمر إبراهيم  ]٢[

 .م ١٩٨١ي الخرطوم سلامالإ
الترمذي أبو عيسى محمد بن عياض ، صحيح الترمذي ، دار سحنون ، القاهرة،  ]٣[

 م١٩٩٢
 دار - تحقيق الشيخ أحمد محمد شاكر–حكام في أصول الأحكام الإ –ابن حزم  ]٤[

  –م ١٩٨٣ - بيروت –الأوقاف الجديدة 
 .ةالقاهر الفصل في الملل والاهواء والنحل تحقيق عبدالرحمن خليفة طبعة، ابن حزم  ]٥[
بيروت  التقريب لحد المنطق تحقيق ، دكتور إحسان عباس ، دار العباد،، ابن حزم  ]٦[

  .]ت. د[
دريس إم محمد بن دريس ، ديوان الجوهرة ، النفيس في شعر الإماإالشافعي محمد بن  ]٧[

 ].ت.د[الجديدة مكتبة ابن سينا للنشر مصر 
ترجمة مصطفى الخالدي ، دار الجهاد .  على مفترق الطرقسلامأسد محمد ، الإ ]٨[

 .بدون تاريخ . القاهرة 
 .١م ج ١٩٩٠الشيخ محمد عبده ، تفسير المنار ، دار المعرفة ، بيروت، لبنان  ]٩[
 م١٩٥ابن حبان ، حمد بن حبان ، صحيح ابن حبان ، دار المعارف ، مصر  ]١٠[
 .م ١٩٧٧براهيم ، دار العودة بيروت لبنان إحافظ   ديوانبراهيم حافظ ،إ ]١١[
 .هـ ١٢١٣ابن ماجة، أبوعبداالله محمد بن يزيد ، صحيح ابن ماجة ، القاهرة،  ]١٢[
 .هـ١٣٣٨ية ، ترجمة أبو النصر أحمد الحسيني نسانبريفولث ، بناء الإ ]١٣[
 .م ١٩٩٩، مكتبة وهبة القاهرة، سلامقطب محمد ، المستشرقون والإ ]١٤[
، مطبعة بولاق ، القاهرة صحيح البخاري  سماعيل ،إ محمد بن البخاري ، ]١٥[

  .هـ١٣٨٩



   

) ١٨٠ ( 
 

دار القلم دمشق ، ، ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين  بو الحسن الندوي ،أ ]١٦[
 م١٩٧٢

 م١٩٦٥قبال محمد ، تجديد الفكر الديني ترجمة عباس محمود العقاد، القاهرة إ ]١٧[
 م١٩٩٥ت كشك محمد جلال، الغزو الفكري، دار الفكر بيرو ]١٨[
 م١٩٩٥كشك محمد جلال الدين ، القومية والغزو الفكري، دار الفكر بيروت  ]١٩[
 م١٩٩٩ ، دار الشروق القاهرة سلام بين المادية والإنسانقطب محمد، الإ ]٢٠[
 م١٩٩٩قطب محمد، التطور والثبات في الحياة البشرية، دار الشروق القاهرة  ]٢١[
 الخرطوم يمانبحاث الإأمركز ، سلامزروق عبداالله حسن ، العلم التجريبي في الإ ]٢٢[

 م١٩٩٣
 م١٩٨٧بو ريان محمد علي ، تاريخ الفكر الفلسفي ، القاهرة أ ]٢٣[
 م١٩٨٣ابو زهرة محمد ، النصرانية ، دار المعارف القاهرة  ]٢٤[
 عبدالكريم ناصيف نشر دار ةجون وليام دريب ، الصراع بين العلم والدين ترجم ]٢٥[

 ١٩/١٢/٢٠١٩ والنشر ةالفرقد للطباع
 ٢٦/٧/٢٠١٢ية ترجمه عبدالعزيز توفيق نسانعالم تاريخ الإب ولز م.ه ]٢٦[
 نجيل متىإ ]٢٧[
 نجيل يوحناإ ]٢٨[
 م ١٩٥٤زهر ابن تيمية ، الجواب الصحيح دار الأ ]٢٩[
 


